
 

 

 

DOSSIÊ – Reflexões sobre os usos da interseccionalidade na América Latina              E-ISSN: 2176-6665 

1                                                                                                                              MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646. 

DOI: 10.5433/2176-6665.2025v30e51646 

Recebido em 15/10/2024; 

aprovado em 19/02/2025; 

publicado em 21/04/2025. 

 
 
 

Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito 
 

Rural feminisms: debates and dialogues around a concept 
 

*Dayane Nascimento Sobreira1  
*Michelly Pereira de Sousa Cordão2  

 
Resumo 

Esse artigo pretende apresentar diálogos e debates em torno dos feminismos 
rurais no Brasil. Em crítica ao viés urbanocêntrico e colonial dos feminismos 
de mainstream, as autoras dialogam com a crítica decolonial e os feminismos 
comunitários de Abya Yala, propondo alternativas a um projeto ecocida do 
capital. Para essa articulação, acessamos textos publicados no último 
quadriênio e que se propõem pensar e caracterizar tais práticas feministas 
que se fazem com o pé no chão, a partir das experiências vividas e teorizadas 
e que partem do campo no Brasil. O estudo evidencia que esses feminismos 
são teorizados e vivenciados por sujeitas, cuja inserção no campo acadêmico 
e político fortalece narrativas de resistência e emancipação. Para tanto, 
contribui para o debate amplo e interdisciplinar sobre justiça de gênero, 
autonomia e sustentabilidade, reposicionando o campo como espaço 
fundamental de produção de saberes e resistência feminista. 

Palavras-chave: feminismos rurais; giro decolonial; interseccionalidade; Brasil.  

 
Abstract 

This article aims to present dialogues and debates around rural feminisms in 
Brazil. In a critique of the urban-centered and colonial bias of mainstream 
feminisms, it engages with the decolonial critique and the community 
feminisms of Abya Yala, proposing alternatives to the ecocidal project of 
capital. For this articulation, we draw on texts published in the last four years 
that reflect on and characterize these feminist practices, which are rooted in 
lived experiences and theorized from the perspective of rural areas in Brazil. 
The study highlights that these feminisms are both theorized and experienced 
by subjects whose engagement in the academic and political spheres strengthens 
narratives of resistance and emancipation. Thus, it contributes to the broad 
and interdisciplinary debate on gender justice, autonomy, and sustainability, 
repositioning rural areas as fundamental spaces for the production of 
knowledge and feminist resistance.   

Keywords: rural feminisms; decolonial turn; intersectionality; Brazil.  

 

 
1 Universidade Federal de Campina Grande, Centro de Humanidades, Programa de Pós-Graduação em 

História (PPGH/UFCG, Campina Grande, PB, Brasil). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5351-692X. 
2 Universidade Federal de Campina Grande, Centro de Humanidades, Programa de Pós-Graduação em 

História (PPGH/UFCG, Campina Grande, PB, Brasil). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0285-7206. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://orcid.org/0000-0002-5351-692X
https://orcid.org/0000-0002-0285-7206


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646                                                                                                                          2 

 
Começo de conversa: o caráter urbanocêntrico e colonial dos feminismos 

Por vezes reproduzimos expressões como “as mulheres foram/vão às ruas” 
para nos referirmos às mobilizações e lutas femininas no presente e ao longo da 
história. Temos, contudo, refletido sobre a urbanocentricidade de frases “dadas” como 
essa, que parece, ainda, reproduzir a lógica de um feminismo uno que jamais existiu, 
ao menos em sua prática. Partindo dessa perspectiva, esse artigo pretende apresentar 
diálogos e debates em torno dos feminismos rurais no Brasil, em interface com a crítica 
decolonial e os feminismos comunitários de Abya Yala, propondo alternativas a um 
projeto ecocida do capital. Para essa articulação, realizamos um balanço/revisão de 
literatura publicada nas ciências sociais e humanas nos últimos anos e que giram em 
torno da temática. Observamos, por fim, que os feminismos rurais no Brasil são 
pensados e teorizados por “sujeitas de dentro”, que conhecem e integram a realidade 
de que falam. 

Fato é que uma problematização crítica aos feminismos é parte da agenda da 
teoria feminista hoje, em suas diferentes vertentes analíticas. A título de exemplo, e em 
crítica ao que chama de feminismo civilizatório (branco, liberal, europeu), Françoise 
Vergès (2020) elucida que (ainda) não foi feita uma revisão crítica da história das lutas 
feministas, em que a Europa aparece no centro, tendo estabelecido um modelo único a 
despeito das lutas das mulheres. A autora adota uma postura até certo ponto radical e 
problematiza aspectos como a influência/tendência desenvolvimentista no feminismo, 
que por vezes usou a seu favor a manutenção de um sistema de exploração racial, 
colonial, em que um não se faz sem o outro. Ela faz uma crítica contundente à 
genealogia da história do movimento ao mesmo tempo em que propõe um 
revisionismo que inclua as mulheres do Sul global e suas pautas. Diante de uma 
economia de esgotamento dos corpos (negros), a lógica capitalista produz trabalhos 
invisíveis e vidas descartáveis; a autora nos diz que o feminismo se tornou parte do 
arsenal da direita neoliberal, na qual a falsa inocência do feminismo branco se revela e 
cuja noção de liberdade se impôs.  

Concordamos que esse feminismo se alimentou de representações orientalistas 
para se firmar. Se expandirmos a noção de orientalismo proposta por Edward Said na 
década de 1970 para além das relações e construções simbólicas, imagéticas e 
discursivas do Ocidente sobre o Oriente, observamos que essas representações foram 
reproduzidas para hierarquizar ou destacar quem é feminista e quem não é, lugar este 
do sujeito mulher universal, quase sagrado e que foi foi reservado historicamente às 
mulheres brancas, de classe média, escolarizadas e das cidades grandes – a feminista 
histórica por excelência.  

Para Vergès (2020, p. 85), “há uma colonialidade inerente a uma sororidade” 
e um patriarcado que não quer se livrar dos seus benefícios e que foi responsável 
por construir um modelo de mulher – e de luta – em oposição a uma feminilidade 
“degenerada”. Nesse sentido, e concordando com Lorena Cabnal (2016/2017 apud 
Korol, 2021), feminista comunitária guatemalteca, o feminismo também é colonial.  

Inserido e constituído num sistema cujas bases nos levam a pensar o modo 
como o mundo foi colonizado dentro de um modelo “europeu-norte-americano 
moderno/capitalista/colonial/patriarcal” (Grosfoguel, 2008 apud Ballestrin, 2013, p. 
102), esse feminismo insiste em não falar sobre o peso das estruturas de opressão sobre 
si e relega aos feminismos “outros” essa missão.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

3                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646. 

Muitas têm sido as contribuições e críticas epistemológicas desde abajo, de 
mulheres negras, indígenas, periféricas, sertanejas, comunitárias, do campo, sinalizando 
que esse feminismo civilizatório, amalgamado na história, não as inclui. E elas propõem 
novas formas de ver e viver a partir de seus corpos-territórios, noção que nos revela 
impossível a dissociação corpo-individual e corpo-coletivo; uma ideia-força, portanto, 
uma imagem-conceito (Gago, 2020).  

A força e a potência dessas mulheres convidam-nos à descolonização de um 
feminismo cuja força motriz é a despatriarcalização, embora este tenha recaído em alguns 
perigos no curso da história, especialmente ao se beneficiar das benesses da branquitude 
e de uma economia política do conhecimento (Cusicanqui, 2021) ao se tornar canônico. 

Fato é que sempre falaram por nós. Durante muito tempo às mulheres era 
proibido o lugar da autoria, suas produções e escritos deveriam ser assinados com um 
pseudônimo masculino. Sem mencionar a objetificação a que fomos – e ainda somos – 
submetidas no contexto de colonização.  

Os casos de violência contra o feminino não cessam. Durante muito tempo 
também não pudemos votar, ou mesmo acessar a educação formal. Durante muito 
tempo ainda, as mulheres trabalhadoras rurais não tinham sequer documentos pessoais 
que lhes outorgassem o reconhecimento de cidadãs.  

Recentemente presenciamos (e protagonizamos) uma verdadeira “virada 
epistêmica” (Veiga, 2020), ao disputarmos também as narrativas de produção do 
conhecimento. Com o acesso de grupos historicamente marginalizados aos bancos das 
universidades e a própria difusão da Internet, já não aceitamos que falem de nós em 
terceira pessoa. Falamos de nós mesmas e fagocitamos olhares exógenos, cujas teorias 
pouco alcançam o universo da prática ou veem de cima para baixo, do Norte ao Sul 
global, pouco articuladas com as realidades vividas.   

Foi isso que observamos, por exemplo, com a realização desta pesquisa 
bibliográfica. Acessamos textos publicados no último quadriênio e que se propõe 
problematizar a dimensão de um feminismo que parte do campo no Brasil. A maior parte 
dos trabalhos analisados foi produzida por sujeitas rurais, ou de proveniência rural, 
militantes de movimentos sociais do campo, ou que tinham (e têm) algum tipo de relação 
intrínseca com esse espaço. Muitas delas foram as primeiras de suas famílias a acessar o 
ensino superior e, para adentrar o espaço acadêmico, passaram pela experiência da 
migração para os grandes centros. Importa dizer que, nesses espaços, seus modos de vida 
e subjetividades são entrecruzados e ressignificados, resultando numa enunciação de si 
através das pesquisas que desenvolvem. Narrando a vida de outras, ou as suas próprias, 
essas mulheres costuram uma epistemologia própria, já não deixam os outros falarem por 
elas e falam a partir de seu posicionamento no mundo, trazendo elementos deste. Isso 
ocorre na História, na Psicologia, na Educação ou mesmo nas áreas interdisciplinares. 

Estamos a falar, a teorizar, a erguer a voz, a lembrar bell hooks (2019). “As 
subalternas falam, as leoas rugem, mas os ouvidos internos das Ciências Sociais [e da 
História] continuam [para tanto] sem [as] ouvir” (Cunha, 2015, p. 26). Concordamos com 
Teresa Cunha (2015), especialmente quando colocamos em pauta os feminismos das 
mulheres rurais no Brasil – e em Abya Yala3. É hora de exercitar a “aprendência da 
escuta”, do Norte – ou Nortes globais e internos – ouvir e calar (Orozco, 2021; 
Vasconcelos, 2022), entendendo que 

 
3 Na língua do povo Kuna, significa Terra madura, Terra Viva ou Terra em florescimento. O termo é 

sinônimo de América Latina e é utilizado nesse texto com essa acepção.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646                                                                                                                          4 

 
Os feminismos ensinam que a luta prioritária vem desde as esferas 
invisibilizadas, aquelas onde se absorve com maior dureza o conflito 
capital-vida, e das quais até agora não fizemos política (ou cujas 
tentativas de fazer política bloqueamos, menosprezamos). Lutas 
como as das mulheres camponesas ou das trabalhadoras domésticas 
assalariadas colocam em cima da mesa não só o que o capital não 
quer ver, mas o que muito outros também não querem ver para 
continuar a exercer a nossa (menor ou maior) parcela de privilégio 
(Orozco, 2021, p. 64, tradução nossa). 

 
Trata-se de privilégios históricos, como sabemos, fincados na imbricação entre 

raça, classe, gênero, sexualidade e outros tantos marcadores que temos a possibilidade 
de observar e nomear a partir das contribuições da interseccionalidade como teoria 
social crítica (Collins, 2022). As aberturas trazidas pelas lentes interseccionais, em 
interface com os estudos feministas, e especialmente com o feminismo negro, têm 
contribuído sobremaneira para o redimensionamento de análises sociais e históricas 
sobre sujeitos historicamente às margens. Ao refletirmos sobre a posição desses sujeitos 
no mundo, problematizamos também a localização deles na própria história e nos seus 
respectivos contextos, observando ausências e a necessidade de olhares sintonizados a 
perceber a construção desses mesmos sujeitos no seu tempo. Pensar interseccionalmente 
é, portanto, ir além dos silenciamentos, sendo também uma metodologia que nos 
esforçamos para utilizar e nossa aliada numa investida de descolonização do 
conhecimento. 

Aqui no Brasil, diante da forte tradição masculina do pensamento social, 
ressalte-se, a socióloga Heleieth Saffioti (1987) propunha, já na década de 1980, a análise 
do que posteriormente chamou de “nó”, percepção advinda da inter-relação entre 
classe, gênero e raça ou de uma intrínseca interação entre o capitalismo, o patriarcado 
e o racismo. Não se pode esquecer também de Angela Davis (2016), norte-americana, 
ativista e pensadora, em livro clássico, e de Kimberlé Crenshaw (2002), que abriu 
caminhos para a análise do entrecruzamento entre as diferentes categorias de opressão. 
No Brasil, ainda, Cecilia Sardenberg (2015) propôs, a partir da noção de “caleidoscópio 
de gênero”, a análise de um entrecruzamento em níveis para se perceber como as 
estruturas de privilégio e opressão se manifestam na vida das mulheres. 

Fato é que a lógica ecocida do capital, e especialmente quando em articulação 
com outros marcadores, é cruel antes de tudo com as mulheres. Está, de acordo com 
Orozco (2021), em conflito com a vida no planeta; é heteropatriarcal, colonialista, 
destruidora, e se ancora numa divisão do mundo em zonas de acumulação duais: Norte 
e Sul global, centro e periferia. 

Amaia Orozco (2021), economista espanhola, debruça-se sobre seus efeitos 
sobre a vida sob um viés feminista, endossando uma reflexão sobre os limites de um 
regime (neo)extrativista, em alusão a uma lógica de exploração da Natureza que é 
colonial, e a respeito de como os feminismos ensejam uma luta contra essa missão 
civilizatória, colonial e capitalista, que leva à crise emergente, à própria iminência do 
risco (Beck, 2011), que não podem jamais ser naturalizadas.  

Os feminismos desde las márgenes têm apontado para isso, têm proposto uma 
outra economia (solidária) e um outro formato de política a partir da auto-organização 
de mulheres (Fernandes, 2018).  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

5                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646. 

 

“Giro decolonial” rural 

Dentro da lógica ecocida/biocida do capital, a violência parece ser a lógica 
mantenedora do establishment, praticada contra as mulheres, contra a Natureza, contra 
os bens naturais e comuns, em favor de tudo aquilo que possa virar lucro. Pensando no 
espaço do rural no Brasil, a violência é ferramenta do agrocapitalismo. Trata-se de uma 
tradição que vem de outrora (e remetemos aqui novamente aos nossos traços coloniais), 
que se reafirmou no período civil-militar e se traveste atualmente de ares “pop”, que só 
camuflam uma exploração generalizada que afeta não só a vida das mulheres, mas a do 
próprio Planeta. O céu está para cair, nos alertam os povos yanomami. E tudo isso é 
fruto de uma lógica de exploração desenfreada. 

Em nosso país, a violência se intensificou nos últimos anos. De acordo com o 
Relatório Conflitos no Campo: Brasil, de 2023, realizado pela Comissão Pastoral da 
Terra (CPT), no último ano ocorreram 31 assassinatos no campo, tendo vitimado 
brutalmente indígenas, sem-terra, posseiros e quilombolas, homens e mulheres. De 
acordo com o estudo, mais de 50% das mortes tiveram como agentes fazendeiros e 
empresários, o que nos revela a face truculenta do agrocapital brasileiro.  

Entre as décadas de 1960 e 1980, no estado da Paraíba, dois mártires da luta 
camponesa foram assassinados pelos mesmos mandantes. João Pedro Teixeira, líder das 
Ligas Camponesas, e Margarida Maria Alves, presidente do Sindicato dos Trabalhadores 
Rurais de Alagoa Grande lutavam à época por direitos trabalhistas, educação e 
melhores salários na região canavieira do Brejo paraibano. Eles foram assassinados a 
mando do latifúndio, hoje travestido de agronegócio, de forma impiedosa, e que não 
respeitava – como ainda não respeita – gênero, cor nem credo. Margarida era católica 
fervorosa, próxima ao trabalho das emergentes Comunidades Eclesiais de Base, que 
deram impulso à atuação da Teologia da Libertação na região episcopal do Brejo 
(França, 2020) e que se expandiam na América Latina. 

Os algozes de Margarida Alves não sabiam que ela viraria semente, como 
dizem as mulheres militantes da MM, as Margaridas, como se autointitulam. Essa 
marcha, realizada a cada quatro anos, tem caráter perene e congrega mulheres rurais 
das cinco regiões do Brasil – em sua pluralidade constitutiva – em direção à capital 
federal. Nesse processo, temos a reivindicação, demandas e o protagonismo político das 
mulheres desde suas bases. 

Inspiradas na paraibana Margarida Maria Alves e sua trajetória de luta e de 
dor, essas mulheres acionam e eternizam o nome dessa mártir que tem nome de flor. 
Flor, inclusive, que, junto com o chapéu de palha, adereço usado por populações do 
campo para se proteger da nocividade do sol em seus trabalhos rotineiros, são marcas 
da ação4. Através desses símbolos, “concretizam formas de conhecimento e promovem 
o reconhecimento do significado emocional (e) político do ativismo” (Prévost, 2022, p. 3). 

Essa influência de luta nos mostra que o canteiro de Margaridas floriu. E, logo, 
 

Ela não é apenas uma vítima. Ela também encarna a força. Ela 
desempenha o papel de um modelo positivo (uma das poucas 
mulheres rurais líderes da época) que participa da mudança dos 
sistemas de representação de gênero e incentiva as pessoas a lutar: ‘É 

 
4 Para saber mais sobre a Marcha das Margaridas, cf. Sobreira (2022).  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646                                                                                                                          6 

melhor morrer na luta do que morrer de fome’. As mulheres rurais 
podem se identificar com ela. Fazer de Margarida Alves um símbolo 
de luta rompe com a cultura da impunidade das violências e a 
resignação desejada pelo agrocapital (Prévost, 2022, p. 16-17). 

 
Símbolo de resistência na Paraíba e no Brasil, a memória dessa líder sindical é 

eternizada na luta das Margaridas. Tendo iniciado essa trajetória no início dos anos 2000, 
essa marcha reúne mais de 100 mil mulheres a cada edição, a última realizada no ano 
de 2023. Por soberania alimentar e nutricional, pelo acesso e manutenção dos bens 
comuns, pelo fim da violência e pela educação, essas mulheres ecoam suas vozes, 
místicas, cantos e ritos anunciando que um outro mundo é possível. Com suas 
bandeiras lilás na mão, abrem caminho para uma utopia potencial, bem mais filógina e 
empática a elas, mulheres rurais.  

Desde seus territórios, essas mulheres constroem um feminismo rural 
encampado através da Marcha no Brasil e na América Latina, aproximando-se do que 
Maristella Svampa (2021) nomeia de feminismos ecoterritoriais. Para a autora argentina, 
esses feminismos se fazem incluindo expressões anticoloniais e antipatriarcais, 
recusando modelos de desenvolvimento dominantes, e são distintos dos feminismos 
urbanos ocidentais, estando em diálogo intrínseco e indissociável com os saberes locais 
e ancestrais. Saem em defesa da água, dos bens naturais, dos corpos-territórios, de 
justiça ambiental e de gênero. Segundo ela, 

 
Nos últimos vinte anos testemunhamos um giro ecoterritorial das 
lutas, visível no fortalecimento das lutas ancestrais pela terra, 
lideradas por movimentos indígenas e camponeses, bem como no 
surgimento de novas formas de mobilização e participação cidadã, 
ONGs ambientais com uma lógica de movimento social, redes 
críticas de intelectuais e especialistas, coletivos autônomos de vários 
tipos, experiências agroecológicas, focadas na defesa da terra e dos 
territórios, na redefinição dos bens comuns, da biodiversidade e da 
relação com a natureza (Svampa, 2021, p. 5). 

 
Diante dos extrativismos contemporâneos, caracterizados pela larga e ampla 

exploração da Natureza, “estamos frente a uma práxis e uma epistemologia política que 
afirma que outros feminismos são possíveis, assim como outras modernidades” 
(Svampa, 2021, p. 18), para além da lógica colonial-civilizatória.  

Nomear – ou adjetivar – esses feminismos que se fazem com o pé na terra não 
significa apartá-los de uma luta maior, mas significa reconhecer a sua diversidade 
enunciativa e da categoria mulheres, necessária, que nos faz repensar essencialismos e 
a própria política feminista (Piscitelli, 2002). É assim que 

 
Definir e expressar um feminismo próprio desde as mulheres 
camponesas não significa negar outras formas e pensamentos da luta 
feminista, significa apenas colocar para a reflexão e qualificação do 
pensamento feminista, desde outro lugar de vida, de trabalho e de 
ação política, o campo e a luta popular, uma perspectiva para a ação 
de libertação das mulheres, de todas as mulheres, que segundo sua 
classe e sua raça/etnia experimentam formas distintas de opressão e 
dominação que precisam ser compreendidas e incorporadas para a 
diversidade da luta (Seibert, 2019, p. 16). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

7                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646. 

 
Logo, entendendo que o espaço do campo é diverso, a pluralidade lhe é algo 

inerente, e, da mesma forma, as lutas que partem dele no Brasil, o que vale para se 
pensar os movimentos sociais rurais em uma perspectiva histórica, ou mesmo as lutas 
das mulheres. Organizadas especialmente a partir da década de 1980, resistem desde a 
colonização, quando sobre elas recaíram as imposições de gênero, do patriarcado e da 
racialização. O que não significa, segundo Lorena Cabnal (2010), que não existisse um 
patriarcado ancestral que já oprimia as mulheres e seus corpos. Esse patriarcado, 
contudo, foi refundado sobre as bases ocidentais e passou a enquadrar a todos, homens 
e mulheres, e a se tornar ainda mais cruel. Simbolicamente, a autora utiliza a metáfora 
da penetração sexual para se referir à invasão colonial, o que gerou uma heteronorma 
cosmogônica que só pode ser cindida mediante a defesa e libertação dos corpos das 
mulheres – e de seus territórios.  

Nos idos dos anos 1980, movimentos auto-organizados de mulheres trabalhadoras 
rurais começaram a emergir especialmente no Norte, Nordeste e Sul do país, 
reivindicando direitos básicos, como o de sindicalizar-se, e pautas específicas. Para 
Michela Calaça (2021, p. 45), “a luta pela redemocratização, a possibilidade de 
questionar as normas estabelecidas, pareceram animar as mulheres camponesas a 
constituírem suas organizações na busca de colocar suas pautas em debate”. 

Ao longo da década de 1990, as mulheres do Movimento Sem Terra (MST) 
começaram a se organizar a partir do Coletivo Nacional de Mulheres, incorporando 
desde logo o debate de gênero. Também houve a criação da Articulação Nacional de 
Mulheres Trabalhadoras Rurais (ANMTR) em 1995 e uma forte campanha de 
documentação para as mulheres rurais, que até então utilizavam os documentos 
básicos dos seus maridos para usufruto das poucas garantias sociais disponíveis a elas 
naquele momento.  

No início dos anos 2000, capitaneada pela Confederação Nacional dos 
Trabalhadores Rurais Agricultores e Agricultoras Familiares, a CONTAG, foi criada a 
Marcha das Margaridas em um contexto difícil, em que prevalecia o fantasma da fome 
e do analfabetismo especialmente nas regiões menos favorecidas do país. Em 2004 
nasceu oficialmente o Movimento de Mulheres Camponesas (MMC), no estado de Santa 
Catarina, na região Sul do país. 

Após esse ligeiro apanhado histórico, entendemos que as mulheres rurais 
iniciam o século XXI organizadas, demandando suas pautas e reivindicações e já se 
articulando em redes, inclusive internacionais, como a Via Campesina e a 
Coordenadoria Latino-Americana de Organizações do Campo (CLOC), além de 
espaços autônomos.  

 

Feminismos rurais – e plurais  

Sobreira (2022) destacou, a partir de uma pesquisa histórica e etnográfica 
feminista na Marcha das Margaridas 2019, experiências de um feminismo rural no 
Brasil aglutinadas em torno da MM. O trabalho, amparado também na história oral, 
apresenta as experiências vividas pela autora e por mulheres paraibanas em marcha, 
autointituladas Margaridas, identidade política que se forma paulatinamente ao longo 
da vida dessas mulheres. Inspiradas em Margarida Alves, se reconhecem na luta a 
partir de suas histórias de vida e encontram pontos e resistências em comum.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646                                                                                                                          8 

As Margaridas contam com uma importante trajetória de conquistas reverberadas 
em políticas públicas demandadas a partir dos seus eixos de luta e reivindicações. A 
Marcha agrega mulheres ribeirinhas, quilombolas, indígenas, agricultoras familiares, 
extrativistas, pescadoras dos quatro cantos do país.  

O trabalho de Tânia Kuhnen (2020) se debruça sobre o estudo da mesma edição 
da Marcha das Margaridas, destacando a preocupação da MM na superação de 
dualismos que apontam para uma mudança rumo à justiça ambiental e de gênero. Para 
a autora, a ação se aproxima de uma proposta ecofeminista na América Latina. 

As duas autoras compartilham do entendimento de que a Marcha das 
Margaridas é uma ação feminista de mulheres rurais no Brasil. Ambas destacam a 
potência desse feminismo que se faz olhando também para o derredor, para uma 
transformação da vida de um modo geral, com valores mais solidários, começando pela 
vida das mulheres.  

Outro trabalho, o de Ydávilla Martins (2022), aponta o viés educativo popular 
da MM. Como Dayane Sobreira (2022), também realiza uma etnografia na 6ª Marcha, 
inclusive trazendo relatos próximos aos destacados por esta em entrevistas realizadas 
com Margaridas da Paraíba e relatando o processo de preparação, para o seu recorte, 
das Margaridas do Ceará para a ida a Brasília. Salienta o fato de que “a Marcha das 
Margaridas, em seu processo formativo e organizativo, construiu um projeto educativo-
político que fortalece a identidade política das mulheres camponesas para uma práxis 
feminista” (Martins, 2022, p. 94).  

Ainda tratando das lutas feministas das mulheres do campo, três mulheres 
ligadas ao Movimento da Mulher Trabalhadora Rural do Nordeste (MMTR-NE) nos 
trazem algumas outras contribuições teóricas, ajudando, inclusive, a rasurar uma 
tradição colonial dentro do conhecimento científico e acadêmico, portanto, um lugar 
academicamente construído para essas sujeitas e seus saberes, reforçando uma 
economia política do conhecimento que separa e antagoniza os sujeitos “pensantes” e 
os de “experiência”, reproduzindo uma relação centro/margem, uma geopolítica do 
saber. Este conflito também está presente no campo de produção feminista: quem vivencia 
e quem teoriza? Quem tem mais legitimidade? A experiência ou a representação?, como 
nos instiga à reflexão a chilena Nelly Richard (1996).  

Uma delas é Maria José da Silva ([2019]), conhecida como Zezé, que escreve, 
com contribuições de duas assessoras do Movimento, um dos módulos do curso interno 
da Escola Feminista, importante estratégia formativa do MMTR. Começa indagando: o 
que quer dizer feminismo rural? E segue mencionando que o termo feminismo é 
comumente associado ao urbano. Diz, contudo, que, dado o contexto, são as mulheres 
rurais as mais atingidas pelo patriarcado, mas o questionam: 

 
O feminismo rural foca na necessidade de desmontar toda e qualquer 
forma de violência praticada contra as mulheres, mostrando que até 
mesmo o fato de muitos homens, na sua maioria maridos ou 
companheiros, colocarem agrotóxicos na produção orgânica das 
mulheres é um tipo de violência. (Silva, 2019, p. 2).  

 
Ela elenca outros elementos: o feminismo rural tem a agroecologia como 

projeto político; uma economia feminista e solidária; entende a atribuição do trabalho 
reprodutivo como uma violência. Preocupa-se mais em destacar características 
próximas ao vivenciado por ela no Nordeste brasileiro, numa demonstração clara de 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

9                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646. 

que para as mulheres rurais as palavras e a teoria precisam fazer sentido. A 
necessidade de definição parte de suas práticas vividas, e não o contrário. As reflexões 
e lutas feministas rurais nascem, portanto, do mundo prático e de suas necessidades 
(Araújo, 2020). 

Como Zezé, Gabriela Araújo (2020, p. 109), que foi assessora do Movimento, 
continua o exercício de caracterização: 

 
Acredito que [a] capacidade de diálogo com outros sujeitos políticos 
seja um dos aspectos fortes do feminismo rural, considerando 
também que precisou ser desenvolvida como tática de sobrevivência, 
pois uma categoria que atravessa esse nível de exclusão social precisa 
necessariamente construir alianças. 

 
Ou seja, as mulheres feministas rurais compreendem a importância da luta 

conjunta, o que não se dá, claro, sem tensionamentos. Para Araújo (2020), a aproximação 
do Movimento com ONGs e organizações feministas o fez questionar sua posição 
enquanto feminista, tendo reforçado essa identidade gradativamente. Ela vai além, 
coadunando-se com nossa análise: 

 
Considero que as trabalhadoras rurais do MMTR-NE têm, desde 
suas origens, defendido um projeto decolonial, ainda que não 
necessariamente se utilizando de tal léxico, mas estando 
principalmente orientadas por uma práxis política de descolonização 
do feminismo (Araújo, 2020, p. 21). 

 
O texto da autora, fruto de pesquisa de mestrado em um programa feminista, 

aponta para um olhar afinado com leituras decoloniais e seu posicionamento no mundo 
enquanto mulher negra e periférica, elemento importante ao se refletir sobre o lugar 
social dessas sujeitas, de onde e por que escrevem.  

Em seu trabalho, ela faz uso da metodologia da história oral, ou de “fuxicos”, 
como chama, em trocadilho também com uma peça do artesanato nordestino feita por 
mulheres, e nos apresenta a percepção de outra militante a respeito do que entende por 
feminismo rural. Trata-se de Verônica Santana, coordenadora do Movimento, que se 
manifesta falando do ponto de vista da ação, apontando para as multiplicidades do fazer 
feminista rural: 

 
Eu não sei dizer assim: existe um feminismo rural, entendeu? O que 
eu sei é o que a gente constrói, as nossas práticas são diferentes do 
que as pessoas têm. Como eu acho que vai ser diferente em cada 
lugar. O que a gente constrói aqui no movimento é muito a partir de 
um autorreconhecimento. A partir do seu cotidiano, de sua vida 
prática, daquilo que você faz. Não é sobre valorizar uma teoria pra 
você chegar à conclusão do que é feminismo, mas você refletir sobre 
aquilo que você faz e como aquilo dialoga com aquela teoria [...]. A 
gente está dizendo que é feminista rural e que tem uma forma que é 
nossa de fazer. Ah, outra pessoa em que não sei onde tem essa mesma 
forma? Pode ser que tenha. Mas nós não estamos copiando nem 
buscando essa forma. Nós não estamos fazendo isso (Santana, 2018 
apud Araújo, 2020, p. 132). 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646                                                                                                                          10 

Em outro trabalho, uma entrevista concedida a Elaine Bezerra e Raquel Lindôso 
(2021), Verônica Santana, ainda, se mostra cautelosa em definir ou circunscrever em 
palavras o que entende por feminismo. Ela parece entender as nuances que o status da 
palavra escrita tem na sociedade ocidental, de um lugar fechado em si, pronto, acabado, 
dado, “verdadeiro”, que não pressupõe o diálogo direto ou imediato da palavra falada, 
embora tenha sido esse o meio de sua reflexão. Verônica sabia que sua fala viraria texto: 

 
Eu tenho um contato com o feminismo dentro do movimento e fora 
do movimento, mas é de uma forma que é meio difícil de falar (mas 
eu vou tentar falar). É como se o feminismo fosse uma coisa muito 
longe da nossa vida. É como se, para você ser feminista, você tem que 
acessar uma série de conhecimentos, sabe? Então, é o feminismo de 
uma mulher muito sabida falando para outras mulheres não tão 
sabidas, que somos nós (agricultoras). Aí, quando a gente olha para 
essa mulher, a gente não se enxerga nela e a gente tem dificuldade de 
se assumir como feminista (Santana, 2019 apud Bezerra; Lindôso, 
2021, p. 4).  

 
Sua fala é permeada por situações vividas, e isso aparece nas entrelinhas. 

Também por reflexos de uma história que criou um feminismo que se quis homogêneo, 
branco, escolarizado, de classe média, e do que é ser feminista – de um ponto de vista 
cristalizado e pouco preocupado com reais transformações para a vida das mulheres ou 
com a despatriarcalização do mundo. De um feminismo distintivo, apartado das 
imbricações de classe, raça, território... e que moldou o estereótipo da feminista: radical 
em seus atos e palavras, letrada, contracultural, alimentado ainda por uma visão 
deturpada e prevalente na década de 1970, da feminista feia e mal amada5. Daí o 
exercício de autorreflexão de Verônica. Como se reconhecer feminista se sempre lhe 
disseram que feminismo era uma coisa outra? 

As entrevistadoras optaram por falar em “feminismo no rural”, ao passo que 
definem que “o feminismo no rural é a expressão de uma práxis feminista produzida 
no e com o território” (Bezerra; Lindôso, 2021, p. 8), na esteira do defendido por 
Verônica Santana, quando aponta, também nesta entrevista, a pluralidade de fazeres 
possíveis e a diligência em fechar um conceito em palavras que possam soar perigosas 
no sentido de restringir as lutas das mulheres rurais em poucas opções categóricas. 
Reforça que no MMTR há uma forma possível de se fazer feminismo rural.  

Um outro modo de se fazer feminismo rural vem do Movimento de Mulheres 
Camponesas (MMC). No lastro da auto-organização de mulheres na região sul e que 
vinha se dando desde 1983, ele se anuncia feminista apenas nos anos 2000. Essa 
declaração até certo ponto cuidadosa do Movimento se deu, segundo Michela Calaça 
(2021), diante de uma negação do próprio feminismo em reconhecer as mulheres 
populares como feministas, o que, no entanto, não significa que não “estavam a construir 
concretamente espaços de maior liberdade, autonomia e reconhecimento político, 
comunitário e familiar” (Calaça, 2021, p. 53). 

Articulado à Via Campesina e à CLOC, a Coordenadoria Latino-americana de 
Organizações do Campo, o MMC defende um feminismo camponês popular com forte 
presença de um debate sobre classes ou sobre o reconhecimento prévio da estrutura do 
capital, que oprime homens e mulheres em sociedade. Um “feminismo que nasce do 

 
5 Sobre isso, ver Soihet (2005).  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

11                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646. 

processo de luta, organização, formação e constrói novas possibilidades de ser e existir” 
(Calaça, 2021, p. 56) e que está alinhado ao debate socialista/classista, portanto. A 
aproximação com as organizações internacionais citadas trouxe, a partir de 2010, uma 
maior incorporação da pauta feminista, tal como se encontrava naquele momento o 
movimento internacional camponês.  

De acordo com Carmen Lorenzoni, Iridiani Graciele Seibert e Zenaide Collet 
(2020, p. 27), 

 
O feminismo camponês popular não nasce das teorias, dos centros 
acadêmicos ou de grandes discursos políticos, mas nasce das 
experiências das mulheres camponesas por meio de transformações 
concretas na vida delas, do campesinato e da classe trabalhadora. 
Uma prática cotidiana que está motivada por um pensamento 
político, que vai sendo apreendido nos processos de formação e 
estudo político ideológico da Educação Popular, da Teologia da 
Libertação, do Feminismo popular e revolucionário, dos clássicos 
sobre o campesinato, do pensamento crítico ao modelo capitalista de 
sociedade, que aponta a sua superação para a construção de uma 
sociedade capitalista. 

 
As experiências e práticas do campesinato são ressaltadas, o que reforça seu 

caráter popular e a importância da percepção de um lugar centrado na classe, bem como 
de uma pedagogia crítica, e que aponta para uma revolução possível que seja capaz de 
transformar as bases capitalistas e suas intrínsecas hierarquizações. Para Calaça e 
Seibert (2018 apud Seibert, 2019, p. 112): 

 
As camponesas organizadas no MMC fundam o seu feminismo 
camponês e popular em três elementos: a luta de classes (pois 
entendem que a superação da sociedade capitalista é a única forma 
possível de construir real liberdade para todas as pessoas, em 
especial para as mulheres), a luta feminista pelos direitos e 
autonomia política das mulheres e a luta por um projeto de 
agricultura camponesa e agroecológica. 

 
Com seu projeto libertário e identidade camponesa, popular e feminista, além 

dos princípios de ser autônomo, democrático, popular, de classe, de luta, construtor de 
relações de igualdade e socialista, o MMC apresenta uma longa e ativa história que 
marcou a consolidação do movimento de mulheres camponesas no Brasil.  

Já a tese de Flávia Machado (2023) nos apresenta o protagonismo feminista de 
outras mulheres rurais: as do Movimento Sem Terra. A tese, bem articulada 
teoricamente com o campo de produção decolonial e feminista, é crítica aos feminismos 
de mainstream e realiza sua discussão a partir das histórias de vida de 11 mulheres sem 
terra de um acampamento e um assentamento em Goiás, destacando suas trajetórias de 
vida e de luta e experiências de rebeldia feministas decoloniais e populares. Ao 
encontro dessa problematização, diz que 

 
Falar de feminismos em contextos rurais só é possível a partir de 
outras matrizes e de outras localizações, tendo em vista que 
existem experiências e vivências entre mulheres subalternizadas 
que não foram nomeadas e identificadas como “feministas”, com 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646                                                                                                                          12 

base nos cânones e nos discursos predominantes nos feminismos 
hegemônicos. Porém, suas diversas formas de resistências e 
insurgências, ao mesmo tempo de conformação das normativas de 
gênero ocidental e da colonialidade, são expressões feministas 
(Machado, 2023, p. 39). 

 
Em seu trabalho, Machado (2023) foca em pensar as práticas e o feminismo 

praticado pelas mulheres do MST, embora nos apresente um cenário mais amplo. 
Identificou, a partir das narrativas dessas mulheres, modos de ser, saber e fazer que 
considera como práticas feministas populares e decoloniais. Elas elaboram constructos 
próprios, entendimentos e formulações a respeito do feminismo a partir de suas 
experiências e conhecimentos apreendidos no processo formativo da luta e do 
Movimento. Essas mulheres “tecem práticas feministas no enfrentamento de suas 
opressões intercruzadas ao largo de suas vidas e nas trincheiras da luta pela terra e pela 
transformação social” (Machado, 2023, p. 348). 

Na esteira de um projeto de mudança que passa pela construção de uma 
sociedade socialista, essas mulheres entrelaçam, segundo a autora, lutas de gênero, raça 
e classe que são também teorizadas por elas ao narrarem e refletirem sobre suas 
trajetórias. Tornam-se feministas à medida que lutam a partir de uma consciência 
coletiva experienciada, enxergando esperança e o fim de todas as formas de opressão. 
Seguindo sua argumentação, é possível afirmar que existe um feminismo telúrico 
dessas mulheres que vivem debaixo da lona, cujas 

 
práticas feministas [...] estão localizadas nos feminismos decoloniais 
e populares, considerando-se não apenas as resistências cotidianas às 
opressões que as atravessam, mas também por conceberem projetos 
de emancipação, não apenas individuais, ao almejarem a terra, mas 
coletivos, ao confrontarem a estrutura agrária concentradora que 
espolia e violenta as populações do campo, das águas e das florestas 
desde a época colonial. E ainda, ao questionarem as relações de 
poder, fundamentadas no racismo, sexismo, etarismo, desterramento 
e outras subordinações, nas vivências e experiências, principalmente, 
desafiando a própria organicidade do MST (Machado, 2023, p. 334). 

 
O protagonismo dessas mulheres irrompe, inclusive, e já desde longa data, com 

um questionamento latente da própria estrutura e organização do movimento. Não 
poderíamos deixar de mencionar que o Coletivo Nacional de Mulheres do MST foi 
criado há quase 30 anos, no ano de 1996, tendo passado a se chamar, após 1999, de 
Coletivo Nacional de Gênero, responsável por mobilizar e formar mulheres sem terra, 
organizar eventos e publicações, não sem tensões internas e enfrentamentos. 

A dissertação de Míria Dantas (2022), da área da Psicologia Social, problematiza 
as representações sociais acerca do feminismo e questões afins por parte das mulheres 
do sertão baiano. Realizou uma significativa pesquisa de campo, com entrevistas e 
questionários que trazem dados importantes sobre o modo de vida dessas mulheres e 
também sobre a forma como enxergam certas questões como o trabalho e a violência. 
Inicialmente apresenta uma importante e fluente discussão sobre representações 
sociais, e entende o feminismo a partir de três eixos: práticas contestatórias, movimento 
social e epistemologias. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

13                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646. 

Partindo de uma escrita de si, observou um campo representacional em 
construção do feminismo no sertão baiano, muito articulado à prática dessas 
mulheres, cuja representação de si passa muito fortemente pela dimensão do trabalho. 
A representação endógena de mulheres “trabalhadeiras” forja suas identidades e ética 
em contexto de ruralidade, ao mesmo tempo que as invisibiliza, pois estão ancoradas 
na percepção do seu trabalho como “ajuda”. Sobre isso, Dantas (2022, p. 132) nos diz: 

 
O papel da mulher ‘trabalhadeira’, que dá conta das obrigações no 
seu âmbito doméstico e de ‘ajudar’ no que for preciso para a 
manutenção familiar, além de realizar o trabalho invisível do lar ao 
chegarem das roças, pois, por ser ‘sua obrigação’ não é questionada, 
espera-se que seja cumprido. É nessa relação de invisibilidade, 
sobrecarga e não reconhecimento que a identidade ‘trabalhadeira’ 
se forja e vai forjar junto com ela a identidade das mulheres que são 
atravessadas por essa violência de gênero. 

 
É, assim, e articulada a outros marcadores, que as experiências dessas 

mulheres estão permeadas por duas geografias: a da terra e a do corpo, que vão 
orientar uma percepção própria do que entendem por feminismo.  

Um fato curioso observado por esse estudo é que poucas entrevistadas sabiam 
representar o feminismo de forma objetiva ou pragmática, especialmente quando se 
levou em conta o marcador geracional.  

 
Neste grupo de mulheres que afirmaram não saber representá-lo a 
partir do termo, práticas que contestam e denunciam a violência 
contra mulheres ali em suas comunidades (como apontado no diário 
de campo) e nas telas da televisão; as múltiplas jornadas que 
enfrentam e o machismo de seus companheiros; bem como [o fato 
de que] são aquelas que protagonizam a responsabilidade pela 
manutenção de suas casas, seja através de recursos financeiros 
advindos de atividades em outras comunidades, seja pela lenha ou 
pela água que carregam em suas cabeças diariamente. Nesse 
sentido, somos convocadas a pensar na originalidade de práticas e 
reivindicações de mulheres que não se autodefinem feministas, não 
nomeiam feminismo ou mesmo se sentem à vontade e seguras para 
representá-lo através de questionários de pesquisa, mas que podem 
contribuir, sobremaneira, para a construção desse fenômeno que é 
maior do que o seu nome (Dantas, 2022, p. 172-173).  

 
Os resultados trazidos por Míria Dantas (2022) em sua pesquisa nos 

interpelam sobre a própria dimensão do discurso e implicam um debate muito maior 
sobre as identidades. Para ser feminista é preciso se dizer feminista? Sabemos da 
importância dessa “nomeação” até mesmo para o reconhecimento de categorias 
políticas diversas em torno dos “feminismos rurais”, que são múltiplos, e de suas 
demandas. 

Ainda da área da Psicologia, a dissertação de Jullyana Ribeiro (2020) entrelaça 
sua história de vida com a história de vida estudada (destaca-se, um elemento comum 
aos trabalhos analisados), a de Dona Odete. Para tanto, localiza as resistências das 
mulheres rurais na esteira dos feminismos subalternos, sem especificar um feminismo 
próprio dessas mulheres, embora teça uma crítica ao modo como o campo – e suas 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646                                                                                                                          14 

relações – foram construídas, bem como ao viés urbanocentrado dessas construções, 
embora também sinalize e nos apresente uma coerente análise da condição social das 
mulheres rurais e seu histórico organizativo.  

Ao mesmo o tempo em que contextualiza o território do campo, em sua 
historicidade e complexidade, o texto problematiza a respeito de uma Psicologia 
urbana, que não alcança as vidas e saberes de homens e mulheres rurais. Diante do 
que chama de ruralidades plurais, não há lugar para o estático; “deve-se desconstruir 
a ideia de que esses saberes do campo são fechados aos saberes ancestrais. Deles bebe-
se a água, mas é no fazer que esse saber se reconstrói e se renova” (Ribeiro, 2020, p. 
58). Da mesma forma, as lutas dessas mulheres, que atravessam os tempos, seus 
saberes e práticas. 

 

Um feminismo que se faz como crítica e com pé no chão 

Os feminismos rurais, em sua potência em termos de pluralidade e 
enunciação, se fazem a partir de uma imbricação intrínseca entre diferentes marcadores 
que se interseccionam e partem desde as bases no Brasil. São pensados, elaborados e 
caracterizados por sujeitas que conhecem a realidade em que vivem, num exercício de 
autêntica autonomia epistêmica (Barbosa, 2019).  

No encalço dos feminismos decoloniais e de experiências de resistência 
política e cotidiana que estiveram historicamente às margens, os feminismos rurais se 
aproximam dos feminismos comunitários de Abya Yala. Em defesa do corpo-
território, da Natureza e da autonomia de ser, viver e pensar, os feminismos rurais 
brasileiros vêm interpelando o projeto ecocida/biocida do capital em seus vieses mais 
amplos. Agregando a isso suas pautas mais específicas, mostram a que vêm e o que 
querem, inclusive dentro do próprio feminismo.  

A partir das experiências da Marcha das Margaridas, do Movimento de 
Mulheres Camponesas, Movimento Sem Terra, Movimento da Mulher Trabalhadora 
Rural do Nordeste e de outros movimentos vitais de mulheres em seus territórios, 
essas mulheres constroem cotidianamente um feminismo que as represente. Fazem-
se feministas na própria luta, e começam desde cedo, na tentativa de furar a bolha do 
patriarcado que coexiste com o capitalismo, o racismo, o urbanocentrismo e a própria 
colonialidade.  

Remodelando a si e a seus mundos, essas mulheres tecem caminhos de 
transformação, nos ajudando a enxergar um mundo mais filógino e respeitoso para 
com todas as pessoas e a Natureza. Propõem caminhos alternativos ao extrativismo 
predatório já em curso no Brasil – e em outros países da América Latina – diante de 
um cenário neoliberal e ainda conservador (Fernandes, 2018).  

Partindo quase sempre de escritas de si, da realidade vivida ou observada e 
costurando linhas de fuga, os trabalhos analisados emergem em um contexto de 
expansão. Suas autoras nos convidam a sentipensar/corazonar com as mulheres rurais 
do Brasil e de Abya Yala, fraturando junto conosco um lócus ainda atravessado pela 
colonialidade do poder e do saber, e contribuindo para a construção de uma Academia 
comprometida com a vida (Arias, 2010) e com o bem viver.  

 
 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

15                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646. 

Referências 

ARAÚJO, Gabriela Monteiro. Medo nós tem, mas não usa: narrativas feministas rurais do 
Movimento da Mulher Trabalhadora Rural do Nordeste (MMTR-NE). 2020. Dissertação 
(Mestrado em Gênero, Mulheres e Feminismo) – Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2020.   

ARIAS, Patricio Guerrero. Corazonar desde las sabidurías insurgentes el sentido de las 
epistemologías dominantes para construir sentidos otros de la existencia. Sophia: Colección de 
Filosofía de la Educación, Cuenca, n. 8, p. 101-146, 2010. Disponível em: 
https://sophia.ups.edu.ec/index.php/sophia/article/view/8.2010.05. Acesso em: 10 jul. 2024. 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência Política, 
Brasília, n. 11, p. 89-117, 2013. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/abstract/?lang=pt. Acesso 
em: 17 maio 2024.  

BARBOSA, Lia Pinheiro. Florescer dos feminismos na luta das mulheres indígenas e 
camponesas da América Latina. Novos Rumos Sociológicos, Pelotas, v. 07, n. 11, p. 197-231, 2019. 
DOI: https://doi.org/10.15210/norus.v7i11.17048. 

BECK, Ulrich. Sociedade de risco: rumo a uma nova modernidade. São Paulo: Editora 34, 2011. 

BEZERRA, Elaine Mauricio; LINDÔSO, Raquel Oliveira. Trilhas e saberes compartilhados: o 
feminismo no rural: entrevista com Verônica de Santana. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 
v. 29, n. 3, p. 1-10, 2021. Disponível em: https://www.scielo.br/j/ref/a/LDHHGgyQQtfRRMj8g63bPcv. 
Acesso em: 22 maio 2024.  

CABNAL, Lorena. Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento epistémico 
de las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. In: LAS SEGOVIAS. 
Feminismos diversos: el feminismo comunitário. Barcelona: ACSUR, 2010. p. 11-25. Disponível 
em: https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-
cabnal.pdf. Acesso em: 17 maio 2024.  

CALAÇA, Michela. Feminismo camponês popular: contribuições à história do feminismo. 
Ruris, Campinas, v. 13, n. 1, p. 29-66, 2021. Disponível em: 
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/ruris/article/view/17016. Acesso em: 9 jul. 2024.  

COLLINS, Patricia Hill. Bem mais que ideias: a interseccionalidade como teoria social crítica. São 
Paulo: Boitempo, 2022.  

COMISSÃO PASTORAL DA TERRA. Conflitos no Campo: Brasil, 2023. Goiânia: CPT, 2024.  

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 
discriminação racial relativos ao gênero. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 10, n. 1, p. 171-188, 
2002. Disponível em: https://www.scielo.br/j/ref/a/mbTpP4SFXPnJZ397j8fSBQQ/abstract/?lang=pt. 
Acesso em: 20 jun. 2018. 

CUNHA, Teresa. Women inPower women: outras economias geradas e lideradas por mulheres 
no Sul não-imperial. Buenos Aires: CLACSO, 2015. 

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch’ixinakax utxiwa: uma reflexão sobre práticas e discursos 
descolonizadores. São Paulo: n-1 Edições, 2021.  

DANTAS, Míria Moraes. Representações sociais de feminismo em contextos de ruralidade: um estudo 
com mulheres rurais no sertão da Bahia. 2022. Dissertação (Mestrado em Psicologia) – 
Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 
Horizonte, 2022.  

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016. 

FERNANDES, Marianna. Alternativas feministas ao extractivismo predatório: contribuições e 
experiências da América Latina. Friedrich Ebert Stiftung (org.), Maputo, 7 dez. 2018. Disponível 
em: https://library.fes.de/pdf-files/bueros/mosambik/15207.pdf. Acesso em: 4 maio 2024.  

FRANÇA, Diego Pessoa Irineu de. Teologia da libertação: memórias territoriais de lágrimas e luta 
pela terra na região de Guarabira. Curitiba: CRV, 2020. 

GAGO, Verónica. A potência feminista ou o desejo de transformar tudo. São Paulo: Elefante, 2020.  

hooks, bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. São Paulo: Elefante, 2019. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://www.scielo.br/j/ref/a/LDHHGgyQQtfRRMj8g63bPcv
https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://library.fes.de/pdf-files/bueros/mosambik/15207.pdf


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646                                                                                                                          16 

KOROL, Claudia. Feminismo comunitário de Iximulew-Guatemala: entrevista com Lorena 
Cabnal. Revista Hawò, Goiânia, v. 1, p. 1-29, 2021. Disponível em: 
https://revistas.ufg.br/hawo/article/view/71609. Acesso em: 16 abr. 2024.  

KUHNEN, Tânia Aparecida. Marcha das Margaridas: apontamentos para um (eco)feminismo 
latino-americano. Sul-Sul, Barreiras, v. 01, n. 01, p. 124-147, 2020. Disponível em: 
https://www.sumarios.org/artigo/marcha-das-margaridas-apontamentos-para-um-
ecofeminismo-latino-americano. Acesso em: 8 jul. 2024.  

LORENZONI, Carmen; SEIBERT, Iridiane Gracieli; COLLET, Zenaide. Movimento de 
Mulheres Camponesas: veredas de muitas histórias. In: MEZADRI, Adriana; CIMA, Justina 
Inês; TABORDA, Noeli Welter; GASPARETO, Sirlei Antoninha Kroth; COLLET, Zenaide (org.). 
Feminismo camponês popular: reflexões a partir de experiências do Movimento de Mulheres 
Camponesas. São Paulo: Outras Expressões/Expressão Popular, 2020. p. 13-31. 

MACHADO, Flávia Pereira. Trajetividades de mulheres sem terra nas margens: rebeldias feministas 
debaixo da lona em Goiás (1990-2020). 2023. Tese (Doutorado em História) – Faculdade de 
História, Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2023.  

MARTINS, Ydávilla Vasconcelos. Educação e formação política das mulheres camponesas: uma 
análise da Marcha das Margaridas. 2022. Dissertação (Mestrado em Educação e Ensino) – 
Faculdade de Educação, Ciências e Letras do Sertão Central, Universidade Estadual do Ceará, 
Limoeiro do Norte, 2022.  

OROZCO, Amaia Pérez. El conflito capital-vida: aportes desde los feminismos. Trabalho Necessário, 
Niterói, v. 19, n. 38, p. 54-66, 2021. Disponível em: 
https://periodicos.uff.br/trabalhonecessario/article/view/45907#:~:text=A%20ideia%20do%20confli
to%20capital,outras%20formas%20anteriores%20de%20economia%2C. Acesso em: 22 maio 2024.  

PISCITELLI, Adriana. Recriando a (categoria) mulher? In: ALGRANTI, L. (org.). A prática 
feminista e o conceito de gênero. Campinas: IFCH/UNICAMP, 2002. p. 07-42. (Textos Didáticos, n. 48). 
Disponível em: https://www.culturaegenero.com.br/download/praticafeminina.pdf. Acesso 
em: 20 maio 2018. 

PRÉVOST, Héloïse. “Até que todas sejamos livres”: o ativismo ‘sentipensado’ das feministas 
agroecológicas brasileiras contra as violências agrocapitalistas. Liinc em Revista, Rio de Janeiro, 
v. 18, n. 1, p. 1-22, 2022. Disponível em: https://revista.ibict.br/liinc/article/view/5969. Acesso 
em: 8 jul. 2024.  

RIBEIRO, Jullyana de Melo. O saber-existência das mulheres rurais: histórias de vida a partir dos 
feminismos subalternos e decoloniais. 2020. Dissertação (Mestrado em Psicologia) – Instituto de 
Psicologia, Universidade Federal de Alagoas, Maceió, 2020. 

RICHARD, Nelly. Feminismo, experiencia y representación. Revista Iberoamericana, Buenos 
Aires, v. 62, n. 176-177, p. 733-744, 1996. Disponível em: https://josefaruiztagle.cl/wp-
content/uploads/2020/09/Feminismo-experiencia-y-representacio%CC%81n-Nelly-
Richard.pdf. Acesso em: 7 ago. 2024. 

SAFFIOTI, Heleieth. O poder do macho. São Paulo: Moderna, 1987. 

SARDENBERG, Cecília M. B. Caleidoscópios de gênero: Gênero e interseccionalidades na 
dinâmica das relações sociais. Mediações, Londrina, v. 20, n. 2, p. 56-96, 2015. Disponível em: 
https://repositoriohml.ufba.br/bitstream/ri/28014/1/Caleidosc%C3%B3pios%20de%20G%C3%
AAnero.pdf. Acesso em: 15 jun. 2018.  

SEIBERT, Iradiani Graciele. Feminismo camponês e popular: contribuição das mulheres 
camponesas à luta de transformação social. 2019. Dissertação (Mestrado em Estudos 
Comparados sobre as Américas) – Instituto de Ciências Sociais, Universidade de Brasília, 
Brasília, 2019.  

SILVA, Maria José da. Feminismo rural: uma nova forma de ser mulher no campo. Caruaru: 
Escola Feminista, [2019]. Módulo 5. Disponível em: http://www.mmtrne.org.br/pdf/escola-
feminista/modulo-5/feminismo-ruralpdf. Acesso em: 29 jul. 2019. 

SOBREIRA, Dayane N. “Olha Brasília está florida, estão chegando as decididas”: experiências de um 
feminismo rural no Brasil a partir da Marcha das Margaridas. 2022. Tese (Doutorado em 
Estudos Interdisciplinares sobre Mulheres, Gênero e Feminismo) – Faculdade de Filosofia e 
Ciências Humanas, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2022. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://www.sumarios.org/artigo/marcha-das-margaridas-apontamentos-para-um-ecofeminismo-latino-americano
https://www.sumarios.org/artigo/marcha-das-margaridas-apontamentos-para-um-ecofeminismo-latino-americano
https://periodicos.uff.br/trabalhonecessario/article/view/45907#:~:text=A%20ideia%20do%20conflito%20capital,outras%20formas%20anteriores%20de%20economia%2C
https://periodicos.uff.br/trabalhonecessario/article/view/45907#:~:text=A%20ideia%20do%20conflito%20capital,outras%20formas%20anteriores%20de%20economia%2C


 

 

 

DAYANE N. SOBREIRA; MICHELLY P. S. CORDÃO | Feminismos rurais: debates e diálogos em torno de um conceito  

17                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-17, 2025 | e51646. 

SOIHET, Rachel. Zombaria como arte antifeminista: instrumento conservador entre 
libertários. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 13, n. 3, p. 591-611, 2005. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ref/a/vM7fnwTP6kgw3PyZnj4JThR/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 
14 set. 2016. 

SVAMPA, Maristella. Feminismos ecoterritoriales en América Latina: entre la violencia patriarcal y 
extractivista y la interconexión con la naturaleza. Madrid: Fundación Carolina, 2021. (Documentos 
de Trabajo, n. 59). Disponível em: https://www.fundacioncarolina.es/catalogo/feminismos-
ecoterritoriales-en-america-latina-entre-la-violencia-patriarcal-y-extractivista-y-la-interconexion-
con-la-naturaleza/. Acesso em: 9 jul. 2023.  

VASCONCELOS, Vânia Nara P. A aprendência da escuta como insurgência epistêmica a partir 
das narrativas de uma mulher do sertão baiano. História Oral, Rio de Janeiro, v. 25, n. 2, p. 13-
30, 2022. Disponível em: https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/1286. 
Acesso em: 20 ago. 2023. 

VEIGA, Ana Maria. Uma virada epistêmica feminista (negra): conceitos e debates. Tempo e 
Argumento, Florianópolis, v. 12, n. 29, p. 2-32, 2020. Disponível em: 
https://revistas.udesc.br/index.php/tempo/article/view/2175180312292020e0101. Acesso em: 23 jul. 2023. 

VERGÈS, Françoise. Um feminismo decolonial. São Paulo: Ubu Editora, 2020.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

*Minicurrículo das Autoras:  

Dayane Nascimento Sobreira. Doutora em Estudos Interdisciplinares sobre Mulheres, Gênero 
e Feminismo pela Universidade Federal da Bahia (2022). Pós-doutoranda junto ao Programa de 
Pós-Graduação em História da Universidade Federal de Campina Grande. Pesquisa financiada 
pela Fundação de Apoio à Pesquisa do Estado da Paraíba (Programa 35210.12.573.5011.1998, 
rubrica 3390.18, Fonte 500) E-mail: dayanesobreira26@gmail.com. 

Michelly Pereira de Sousa Cordão. Doutora em Ciências Sociais pela Universidade Federal de 
Campina Grande (2015). Docente do Programa de Pós-Graduação em História da Universidade 
Federal de Campina Grande. E-mail: michelly.pereira@professor.ufcg.edu.br.  

 
Parecerista 1: Andrea Lorena Butto Zarzar , Parecer 1; 

Editoras de Seção: Marcella Beraldo de Oliveira ; 

Marilis Lemos de Almeida . 

Declaração de Coautoria:  Ambas as autoras, Dayane Nascimento Sobreira e 
Michelly Pereira de Sousa Cordão declaram ter participado “da construção do 
artigo” e “especialmente da interpretação dos dados resultantes de revisão 
bibliográfica realizada, bem como sistematização/escrita dos mesmos.” 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://www.fundacioncarolina.es/catalogo/feminismos-ecoterritoriales-en-america-latina-entre-la-violencia-patriarcal-y-extractivista-y-la-interconexion-con-la-naturaleza/
https://www.fundacioncarolina.es/catalogo/feminismos-ecoterritoriales-en-america-latina-entre-la-violencia-patriarcal-y-extractivista-y-la-interconexion-con-la-naturaleza/
https://www.fundacioncarolina.es/catalogo/feminismos-ecoterritoriales-en-america-latina-entre-la-violencia-patriarcal-y-extractivista-y-la-interconexion-con-la-naturaleza/
https://revistas.udesc.br/index.php/tempo/article/view/2175180312292020e0101
mailto:dayanesobreira26@gmail.com
mailto:michelly.pereira@professor.ufcg.edu.br
https://orcid.org/0000-0001-5459-6047
https://orcid.org/0009-0007-3061-8089
https://orcid.org/0000-0002-0300-6067

