
 

 

 

DOSSIÊ – África Global e Diásporas Africanas                                                                 E-ISSN: 2176-6665 

1                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

DOI: 10.5433/2176-6665.2025v30e53393 

Recebido em 15/07/2025; 

aprovado em 11/11/2025; 

publicado em 20/12/2025. 

 
 
 

Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras e a 
produção de memória contra-hegemônica 

 
Escrevivência as a methodology of resistance: Black narratives and the 

production of counter-hegemonic memory 
 

*Marília Amparo Alves Gomes1  
*Tânia Rocha de Andrade Cunha2  

 
Resumo 

Este artigo propõe uma reflexão crítica sobre a escrevivência como ferramenta 
teórico-metodológica, epistêmica e política para a produção de memória 
contra-hegemônica a partir da crítica à ciência moderna e da valorização de 
epistemologias corporificadas e situadas. A escrevivência, compreendida a 
partir de Conceição Evaristo, é adotada aqui como ferramenta metodológica 
e epistêmica que permite reinscrever a experiência negra feminina na 
produção de conhecimento. Articulando autoras como Sueli Carneiro, Grada 
Kilomba, Patricia Hill Collins e bell hooks, argumenta-se que a escrita de si, 
ancorada na experiência, constitui um gesto de resistência e de denúncia 
contra o epistemicídio, além de um modo de reconfigurar a memória coletiva 
e afirmar saberes situados. Conclui-se que a escrevivência, ao romper com a 
neutralidade da ciência hegemônica, amplia as possibilidades da pesquisa 
qualitativa comprometida com a justiça epistêmica e com a valorização da voz 
das mulheres negras. 

Palavras-chave: escrevivência; memória; mulheres negras; epistemologia; 
narrativas insurgentes. 

 
Abstract 

This article proposes a critical reflection on escrevivência as a methodological, 
epistemic, and political tool for producing counter-hegemonic memory, 
grounded in the critique of modern science and the appreciation of embodied 
and situated epistemologies. Escrevivência, as understood by Conceição 
Evaristo, is adopted here as a methodological and epistemic tool that allows 
the reinscription of Black women’s experience in the production of knowledge. 
Drawing on authors such as Sueli Carneiro, Grada Kilomba, Patricia Hill Collins, 
and bell hooks, the article argues that writing the self, anchored in experience, 
constitutes an act of resistance and denunciation against epistemicide, as well 
as a means to reconfigure collective memory and affirm situated knowledges. 

 
1 Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia, Programa de Pós-Graduação em Memória, Linguagem 

e Sociedade (PPGMLS/UESB), Vitória da Conquista, Bahia, Brasil. ORCID: https://orcid.org/0000-
0002-2321-3813. 

2 Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia, Programa de Pós-Graduação em Memória, Linguagem 
e Sociedade (PPGMLS/UESB), Vitória da Conquista, Bahia, Brasil. ORCID: https://orcid.org/0000-
0002-6120-1346. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://orcid.org/0000-0002-2321-3813
https://orcid.org/0000-0002-6120-1346


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          2 

It concludes that escrevivência, by breaking with the neutrality of hegemonic 
science, expands the possibilities of qualitative research committed to 
epistemic justice and to valuing the voices of Black women. 

Keywords: escrevivência; memory; Black women; epistemology; insurgent 
narratives. 

 
 

Introdução 

A memória, enquanto prática social e política, constitui um dos mais importantes 
territórios de disputa simbólica em sociedades marcadas por desigualdades históricas. 
Em contextos como o brasileiro – estruturado por mais de três séculos de escravidão e 
pela continuidade de um projeto racial excludente após a Abolição, com a permanência 
do racismo institucional –, a memória não é apenas o que se recorda, mas sobretudo o 
que se tenta esquecer. Ao longo da história, as vozes negras, em especial as de mulheres 
negras, foram sistematicamente silenciadas, estigmatizadas ou instrumentalizadas por 
narrativas que visavam à manutenção da ordem racial e de gênero hegemônica. Diante 
desse cenário, torna-se urgente investigar quais memórias são autorizadas a circular e 
quais são descartadas como ruído, excesso ou ressentimento. 

Neste artigo, propomos discutir a escrevivência – conceito formulado por 
Conceição Evaristo – como uma ferramenta metodológica e epistêmica de resistência, 
insurgência e produção de memória contra-hegemônica. A escrevivência, entendida 
como escrita que emerge das experiências de vida de mulheres negras, não se limita a 
uma estética literária, mas propõe uma radicalidade política: escrever-se como mulher 
negra é inscrever-se em um espaço discursivo historicamente negado. É afirmar que a 
memória não pertence apenas aos vencedores da história, mas também aos sujeitos que, 
mesmo à margem, se recusam a desaparecer. 

A reflexão aqui desenvolvida analisa as narrativas de sete mulheres negras que 
acessaram espaços de prestígio social e educacional, mas cujas trajetórias permanecem 
atravessadas pelas marcas da violência racial e de gênero. As falas dessas mulheres 
revelam que o racismo, ainda que menos explícito em determinados espaços, reinventa-
se por meio de olhares de desconfiança, silenciamentos sutis e expectativas normativas. 
Em suas narrativas, o sucesso é sempre vigiado, a voz é constantemente interrompida 
e a dor é sistematicamente deslegitimada. Nesse contexto, a escrevivência surge como 
uma prática de resistência: ao narrar-se, essas mulheres negam o lugar de objeto e 
assumem a autoria de suas memórias e saberes. 

Do ponto de vista metodológico, este artigo parte do entendimento de que a 
memória não é uma instância puramente individual, mas se constitui na intersecção 
entre o pessoal e o coletivo, entre a experiência e o discurso, entre o passado vivido e o 
presente narrado. Autores como Halbwachs (2013), Pollak (1989) e Benjamin (2013) 
oferecem importantes contribuições para compreendermos a memória como fenômeno 
relacional, social e ideológico. Halbwachs nos ensina que a memória individual é 
sempre estruturada pelos quadros coletivos da lembrança. Pollak introduz a noção de 
memórias subterrâneas, que resistem nos interstícios da história oficial. Benjamin, por sua 
vez, nos alerta de que toda história contada a partir da perspectiva dos vencedores 
carrega consigo o risco de silenciar os vencidos. É nesse terreno de disputas que a 
escrevivência se insere: como contramemória, como arquivo vivo, como interrupção do 
esquecimento programado. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

3                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

Além disso, dialogamos com os aportes teóricos de Carneiro (2019), Kilomba 
(2019) e bell hooks3 (1994), que contribuíram decisivamente para a consolidação de uma 
epistemologia negra feminista. Esses referenciais permitem compreender a escrevivência 
não apenas como ferramenta narrativa, mas como fundamento para a crítica à ciência 
moderna e à colonialidade do saber. Ao escrever-se, a mulher negra produz conhecimento 
a partir de si, assume o lugar de sujeito e desafia a estrutura da linguagem acadêmica 
que, muitas vezes, exige neutralidade, distanciamento e apagamento das marcas da 
experiência. Assim, como apontamos, a escrita acadêmica tradicional não seria capaz 
de acolher a densidade ética, afetiva e política das narrativas escutadas. Era preciso 
inventar outra forma de escuta, outra forma de escrita. 

Dessa forma, este artigo tem como objetivo central analisar a escrevivência 
como prática metodológica e política de produção de memória contra-hegemônica, a 
partir da escuta e da análise das narrativas de mulheres negras. Para isso, desenvolvemos 
o trabalho em cinco seções principais: na primeira, discutimos o conceito de memória 
como campo de disputa e as contribuições teóricas que fundamentam essa abordagem; 
na segunda, abordamos a escrevivência como método de resistência e epistemologia 
situada; na terceira, analisamos trechos selecionados das escrevivências produzidas 
pelas participantes da pesquisa de Gomes (2024), destacando seus sentidos de 
denúncia, cura, afirmação e reescrita da memória coletiva; na quarta seção, refletimos 
sobre os efeitos políticos dessas narrativas e sua implicação para a pesquisa em ciências 
humanas; por fim, nas considerações finais, retomamos os principais achados e 
sugerimos o potencial da escrevivência para descolonizar a produção de saber e 
construir práticas acadêmicas comprometidas com justiça epistêmica. 

Nesse sentido, ao adotar a escrevivência como categoria analítica e metodológica, 
afirmamos que não é possível produzir conhecimento ético e comprometido com a 
transformação social sem escutar – e reconhecer – a voz das mulheres negras. E mais do 
que escutá-las, é preciso permitir que escrevam, que teorizem, que desorganizem a 
ordem discursiva que tanto tempo insistiu em calá-las. Neste artigo, seguimos esse 
chamado: não para falar por elas, mas para escutar com responsabilidade e escrever 
com implicação. 

Assim, partimos da seguinte questão: de que modo a escrevivência pode operar 
como metodologia de produção de memória contra-hegemônica no campo das ciências 
humanas? A escolha desse caminho decorre da necessidade de romper com as 
limitações das metodologias convencionais, que frequentemente desconsideram o lugar 
de fala e a experiência como fonte legítima de conhecimento. 

 

1 Memória e poder: a disputa das narrativas 

A memória é, simultaneamente, individual e coletiva, afetiva e política, construída 
e disputada. Em contextos historicamente atravessados por colonialismo, escravidão, 
racismo estrutural e epistemicídio, a memória deixa de ser apenas um campo de 
rememoração e passa a ser um território de luta e disputa. Como enfatiza Halbwachs 
(2013, p. 30), “[...] cada memória individual é um ponto de vista sobre a memória 

 
3 Mantém-se a grafia em minúsculas conforme o desejo da autora, que criou esse nome em homenagem 

à sua avó e o emprega em letra minúscula como um posicionamento político que tem como objetivo 
romper com as convenções linguísticas e acadêmicas, dando enfoque ao seu trabalho e não à sua 
pessoa. O presente texto respeita a escolha da autora. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          4 

coletiva [...]”, o que implica reconhecer que os sujeitos não recordam isoladamente: suas 
lembranças estão ancoradas nas relações sociais, nos pertencimentos grupais e nos 
discursos disponíveis. Logo, quem detém o poder de nomear o passado também molda 
os contornos do presente e projeta as possibilidades de futuro. 

Essa perspectiva permite compreender que os processos de silenciamento e 
apagamento de determinadas experiências – especialmente de sujeitos racializados e 
subalternizados – não são acidentais, mas estruturais. A chamada “memória oficial” é 
fruto de um projeto político de construção da história a partir da ótica dos vencedores, 
pois o dom de acender no passado a centelha da esperança pertence apenas ao 
historiador que está firmemente convencido de que até mesmo os mortos não estarão 
em segurança se o inimigo vencer. Nessa perspectiva, para Benjamin (2013), todo 
documento de civilização é, também, um documento de barbárie – e, nesse sentido, a 
história oficial é sempre incompleta, parcial e profundamente ideológica. 

Nesse contexto, torna-se necessário dar atenção às chamadas memórias 
subterrâneas, termo utilizado por Pollak (1989) para descrever as formas alternativas de 
lembrar e narrar desenvolvidas por grupos oprimidos. São memórias fragmentadas, 
transmitidas oralmente, marcadas pelo silêncio, pela dor e pela resistência, que se 
constroem nas margens da institucionalidade. De acordo com o autor, “[...] a memória 
organizadíssima, que é a memória nacional, constitui um objeto de disputa importante, 
e são comuns os conflitos para determinar que datas e que acontecimentos vão ser 
gravados na memória do povo” (Pollak, 1992, p. 204). 

No caso brasileiro, a memória da escravidão e das violências dela derivadas 
segue sendo um dos exemplos mais contundentes desse apagamento deliberado. 
Embora o país tenha vivido mais de três séculos de regime escravocrata, as marcas 
dessa experiência foram sendo sistematicamente ocultadas dos currículos escolares, dos 
monumentos públicos e das políticas de reparação. Assim, a continuidade das estruturas 
raciais após a Abolição e o mito da democracia racial alimentaram a ideia de que o 
racismo é episódico, quando, na verdade, ele é estruturante da sociedade brasileira; e a 
memória da população negra foi reduzida a estereótipos, folclorizada ou silenciada – 
pois a mulher negra, em particular, foi relegada a imagens de controle como a da “mãe 
preta”, da “mulata sensual” ou da “doméstica submissa”, como analisa Patricia Hill 
Collins (2019, p. 47): 

 
[...] se as mulheres são supostamente passivas e frágeis, por que as 
mulheres negras são tratadas como “mulas” e designadas para 
tarefas pesadas de limpeza? Se as boas mães devem ficar em casa com 
os filhos e as filhas, por que as estadunidenses negras assistidas por 
políticas sociais são forçadas a trabalhar e a deixá-los em creches? Se 
a maternidade é a principal vocação das mulheres, por que as mães 
adolescentes negras são pressionadas a usar contraceptivos [...]?. 

 
A disputa pelas narrativas, portanto, é também disputa por humanidade e por 

outras cosmologias e classificações do mundo. Quem tem o direito de lembrar e de 
narrar? Quem tem sua dor legitimada como memória coletiva? E quem permanece 
confinado à condição de “caso isolado” ou “experiência individual”? Essas perguntas 
atravessam nossa pesquisa e é nesse sentido que a memória se articula profundamente 
à linguagem. Como campo de significação, a linguagem não apenas expressa a 
memória, mas a constitui. Ao nomear, ao contar, ao repetir ou ao silenciar, a linguagem 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

5                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

atua na construção do que se reconhece como lembrança legítima ou como 
esquecimento naturalizado. É pela linguagem que a subjetividade se inscreve no 
mundo e é também por meio dela que pode ser apagada. Portanto, escrever a partir da 
experiência negra feminina é, em si, um ato de insurgência contra os dispositivos de 
silenciamento. 

A memória das mulheres negras, nesse quadro, torna-se duplamente 
interditada: por um lado, o apagamento da história do povo negro como um todo; por 
outro, o apagamento específico das experiências das mulheres negras no interior dessa 
coletividade. Como demonstra Gomes (2024), muitas das entrevistadas relatam que, 
mesmo após conquistas educacionais ou profissionais, continuam sendo lidas como 
“fora do lugar”, tendo suas presenças questionadas, suas competências deslegitimadas 
e suas dores invalidadas. A ascensão social, para essas mulheres, não rompeu com o 
sentimento de não pertencimento. Ao contrário: fez emergir novas formas de racismo, 
mais sutis, mas igualmente violentas. A memória que elas carregam não é apenas 
pessoal, mas histórica – e denuncia a permanência da exclusão sob novas roupagens. 

Diante desse cenário, torna-se fundamental reconhecer a produção de 
memória como prática de resistência. Valorizar as formas alternativas de narrar o 
passado – como a oralidade, a literatura, o corpo e, especialmente, a escrevivência – é 
uma forma de confrontar o monopólio da narrativa oficial e de afirmar outras 
epistemologias possíveis. A memória, portanto, é mais do que lembrança: é um campo 
estratégico de reconfiguração simbólica e política do mundo. 

A seção seguinte abordará a escrevivência como ferramenta teórico-
metodológica capaz de romper com os limites da ciência moderna, propondo uma 
escuta ética, situada e insurgente das vozes negras femininas que se inscrevem como 
protagonistas na produção da memória coletiva. 

 

2 Uma ferramenta metodológica e epistêmica 

A escrevivência, enquanto escrita de si forjada nas margens da norma, surge 
como resposta direta às violências epistêmicas que atravessam a experiência de sujeitos 
historicamente silenciados. Concebida por Conceição Evaristo como um gesto de 
insurgência e memória, a escrevivência propõe uma ruptura com os paradigmas 
hegemônicos da escrita e da ciência. Ao declarar que “nossos textos não são para 
adormecer os da casa-grande, mas para acordá-los dos seus sonos injustos” (Evaristo, 
2017, p. 35), a autora evidencia que escrever a partir da experiência negra não é apenas 
um exercício de narrativa pessoal, mas também um ato político de contestação e 
deslocamento. 

No contexto desta pesquisa, a escrevivência não foi apenas um conceito 
mobilizado: ela foi o método fundante de toda a investigação. Sendo assim, foi a via 
metodológica capaz de escutar e devolver com responsabilidade as palavras das 
mulheres negras entrevistadas. Isso se deve ao fato de que os caminhos convencionais 
da pesquisa qualitativa, frequentemente ancorados em lógicas classificatórias, 
distanciadas e objetificantes, mostraram-se insuficientes para acolher a densidade 
afetiva, política e histórica contida nas narrativas das participantes. 

Portanto, para alcançar os objetivos da pesquisa, entrevistamos sete mulheres 
que se autodeclararam negras ou pardas e organizamos suas narrativas em categorias 
de análise. Para a seleção das participantes, elaboramos um questionário para 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          6 

identificar o perfil desejado, amplamente divulgado em nossa rede de contatos e em 
meios digitais, visando alcançar o maior número possível de mulheres no perfil 
procurado. O questionário on-line obteve 30 respostas. Dentre as 30 mulheres que 
responderam, optamos por entrevistar sete (7) que apresentaram o recorte de renda 
mais elevado e aceitaram o convite para a entrevista. 

 

2.2 A escrevivência como método de análise 

A análise das entrevistas seguiu os princípios da escrevivência como método: 
ouvir, transcrever e reescrever as narrativas sem apagar as marcas da emoção, da pausa 
e da oralidade. Diferentemente da análise de conteúdo tradicional, o foco não esteve 
na categorização temática, mas na restituição ética das vozes – mantendo as estruturas 
narrativas, os gestos e as contradições como parte do corpus. A interpretação, portanto, 
foi construída em espiral, alternando leitura teórica e escuta empática, para que o texto 
resultante preservasse a densidade afetiva e política das falas. 

Todas as mulheres se autodeclararam pretas ou pardas no questionário e têm 
idade entre 27 e 55 anos. Elas declararam possuir renda per capita entre três, cinco e dez 
salários-mínimos ou mais. Das sete entrevistadas, apenas uma não possui nível 
superior; as demais possuem nível superior completo e pós-graduação, incluindo 
especialização, mestrado e doutorado. Ocupam espaços de poder, com profissões 
diversas, como assistente social, professora, empresária, advogada, médica e 
maquiadora. São mulheres solteiras, casadas sem filhos ou com até três filhos. Todas 
são baianas ou residem em território baiano, da capital ao interior do Estado. 

É importante reconhecer nossas entrevistadas como sujeitos, pois, conforme 
Minayo (2008), os sujeitos de pesquisa devem ser vistos como atores sociais, tendo suas 
opiniões, crenças e valores respeitados. Por isso, ao coletar informações no campo, é 
necessário valorizar a riqueza presente nas falas e nas ações das participantes, que, 
nesta pesquisa, são analisadas a partir das entrevistas semiestruturadas. Essas 
entrevistas permitem revelar aspectos da realidade de cada participante. 

A escolha da entrevista como instrumento de coleta se deu para consubstanciar 
a análise, com o objetivo de obter melhores respostas, uma vez que optamos por 
analisar a perspectiva das participantes sobre suas trajetórias e as violências 
enfrentadas. Foi realizada entrevista semiestruturada individual, com uso de 
aparelho de gravação (áudio), seja no celular ou por meio da plataforma digital do 
Google Meet. Para Minayo (2008), a entrevista semiestruturada começa com a elaboração 
de um roteiro que deve orientar o caminho a ser percorrido pelo pesquisador, que, 
por sua vez, deve ter o cuidado de não cercear a fala dos entrevistados. Assim, para 
alcançar os objetivos de nossa pesquisa, elaboramos um roteiro de entrevista com 
questões direcionadoras.  

O registro gravado possibilitou um melhor desenvolvimento da entrevista, 
proporcionando uma conversa contínua, sem interrupções para anotações, o que 
conferiu maior liberdade de expressão tanto para a entrevistadora quanto para a 
entrevistada. A transcrição foi realizada em um momento posterior. Por motivo de 
precaução ética, antes de cada entrevista foi solicitada a autorização da participante 
para a gravação dos áudios. Além dessa autorização, optamos por resguardar o 
anonimato das informantes. Foi realizada também a assinatura do TCLE, com o 
objetivo de garantir a fidelidade das falas e proteger o anonimato das participantes. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

7                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

 
Concordamos com Beuren (2003) ao afirmar que esse tipo de entrevista permite 

maior interação e compreensão da realidade dos informantes. Durante as entrevistas, 
as participantes revelaram questões importantes sobre suas vivências e as dificuldades 
enfrentadas. As entrevistas foram realizadas em diferentes locais: uma ocorreu na 
residência da participante, outra em uma delicatessen em um momento de pouco 
movimento, outra na Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia (UESB), e quatro 
foram realizadas de modo remoto pela plataforma Google Meet. Em todas as 
entrevistas, foram garantidos o sigilo e o espaço reservado, com entrevistas 
individualizadas e sem a presença de outras pessoas. 

Para a produção de dados empíricos, privilegiamos a técnica qualitativa da 
entrevista semiestruturada, com um roteiro previamente estabelecido, elaborado no 
intuito de coletarmos informações que fossem relevantes para a pesquisa. O modo 
como a entrevista é aplicada implica diretamente a qualidade do material final. Sobre 
este aspecto, Minayo (2010, p. 65) alerta que entrevistas semiestruturadas “[...] referem-
se a informações diretamente construídas no diálogo com o indivíduo entrevistado e 
tratam da reflexão do próprio sujeito sobre a realidade que vivencia [...]”. A opção pela 
entrevista semiestruturada se deu, portanto, por ser um modelo com roteiro flexível, 
adequado para abordar temas sensíveis.  

Saffioti e Almeida (1995) indicam que o momento de registro dos depoimentos 
possibilita retirar do anonimato a memória das exploradas e dominadas, que foram 
historicamente silenciadas por não usufruírem de poder no que toca aos marcadores 
classe, raça e gênero. Portanto, ao considerar também o aspecto da memória, podemos 
afirmar que este momento contribui para a emersão das memórias subterrâneas. Dessa 
forma, estabelecemos os seguintes critérios de inclusão para a realização das 
entrevistas: 1) mulheres que se autodeclararam pretas ou pardas, seguindo o sistema 
de classificação de cor utilizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 
(IBGE) – branca, preta, parda, amarela e indígena –, e que responderam ao questionário 
no período estabelecido; 2) mulheres negras com as maiores rendas entre as que 
responderam ao questionário; 3) mulheres negras com ensino superior que ocupam 
espaços de poder; 4) mulheres negras que aceitaram ser entrevistadas. 

O período estipulado para as entrevistas com as participantes foi de outubro 
de 2022 a julho de 2023. Nesse intervalo, sete mulheres, atendendo aos critérios de 
inclusão mencionados, dispuseram-se a conceder uma entrevista. As entrevistas 
ocorreram em uma ou duas etapas, pois algumas entrevistadas tinham pouco tempo 
disponível, tornando necessário agendar dois encontros. Além disso, devido à 
profundidade do tema, foi necessário, em alguns casos, pausar a entrevista para 
concluí-la em um momento posterior. Esse formato permitiu que os relatos fossem 
mais espontâneos. 

Em todas as entrevistas, iniciamos a conversa antes de iniciar a gravação, 
visando estabelecer maior proximidade com a entrevistada e aliviar o nervosismo que 
algumas apresentavam. Tivemos o cuidado de não prolongar em demasia a duração 
das entrevistas, especialmente aquelas realizadas de forma remota, uma vez que a 
exposição prolongada à tela pode levar a um maior cansaço.  

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          8 

2.2 Para uma episteme enraizada na experiência 

O conceito de escrevivência, cunhado por Evaristo no entrecruzamento entre 
literatura e vida, sustenta-se na premissa de que a escrita das mulheres negras tem a 
possibilidade de englobar corpo e experiência, o território, a oralidade e a 
ancestralidade como dimensões constitutivas. Escreve-se não a partir da abstração, 
mas da vivência, pois a palavra não é um dado neutro, mas uma experiência de vida. 
Essa dimensão corpórea e encarnada do saber desafia o ideal de objetividade 
promovido pelo modelo científico hegemônico, cuja pretensa neutralidade sempre 
excluiu saberes oriundos de corpos racializados e femininos. 

Na esteira desse pensamento, Carneiro (2019) aprimora o termo epistemicídio – 
o originalmente proposto por Boaventura de Sousa Santos (1994) – ao evidenciar seus 
impactos sobre as populações negras. O epistemicídio, segundo Carneiro, é um 
instrumento de poder que atua não apenas sobre os corpos, mas também sobre as 
ideias – promovendo a invisibilização, desqualificação e deslegitimação dos saberes 
não eurocentrados. A escrevivência, nesse contexto, constitui-se como uma forma de 
insurgência epistêmica: ela não apenas narra o vivido, mas o transforma em enunciado 
crítico e produtivo de saber. 

Ao escolher a escrevivência como metodologia, recusamos conscientemente 
os protocolos acadêmicos que demandam certa neutralidade e distanciamento do/a 
pesquisador/a. Além disso, reconhecemos nosso próprio lugar de fala e 
compreendemos que não é possível escutar as dores das outras sem ser atravessada 
por elas, porque a escrita acadêmica exige de nós uma postura distanciada. A escrita 
nunca é neutra – seja pela proximidade, seja pelo distanciamento, pela subalternidade 
ou pela branquitude. 

Essa postura dialoga diretamente com as reflexões de Kilomba (2019), que 
denuncia o papel colonizador das epistemologias brancas que controlam não apenas 
os conteúdos, mas também as formas autorizadas de produção do saber. Para Kilomba, 
a escrita do sujeito negro é constantemente lida como “subjetiva demais”, “emocional”, 
“não científica”. Nesse enquadramento, o corpo negro é tolerado como objeto de 
estudo, mas rejeitado como produtor de teoria. A escrevivência confronta essa lógica 
ao afirmar que a experiência é, sim, fundamento de conhecimento – e que a dor, o afeto 
e a memória são categorias legítimas na produção de ciência. 

Essa perspectiva também se insere no campo das epistemologias decoloniais, 
ao propor a desestabilização das hierarquias coloniais de saber e a revalorização das 
formas ancestrais de conhecimento. A oralidade, por exemplo – tantas vezes 
deslegitimada na academia –, é central na estrutura das escrevivências. Os silêncios, as 
pausas, os gestos, os não ditos, os saberes herdados das mães e avós: tudo isso compõe 
o modo de narrar dessas mulheres, e tudo isso carrega densidade epistêmica. Assim, a 
escrevivência rompe com a linearidade do discurso científico. Suas narrativas se 
organizam de modo circular e espiral, rompendo com a linearidade do tempo e 
revelando outras lógicas de memória; não porque sejam confusas, mas porque 
reproduzem a estrutura da dor que não foi organizada, que foi silenciada. A 
fragmentação, aqui, não é falha – é estética da sobrevivência. 

Esse processo não apenas narra uma memória individual, mas também articula 
a vivência com a coletividade, a ancestralidade e o contexto estrutural de violência. É 
também um recurso de cura – como já apontava bell hooks (1994), para quem a escrita 
das mulheres negras constitui uma possibilidade de reconfiguração da subjetividade, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

9                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

uma forma de transformar a palavra em casa, em abrigo, em arma. Ao adotá-la como 
método, o/a pesquisador/a não se posiciona fora do campo de observação. Pelo 
contrário: ele/ela é convocado/a a implicar-se, a ouvir com cuidado e a escrever com 
responsabilidade, pois toda escuta é situada e racializada, ainda que a branquitude 
costume ser tratada como neutra.  

Essa dimensão ética da escrita é central para o avanço das ciências humanas. 
Ela exige da pesquisadora não apenas técnica, mas compromisso político. A 
escrevivência, enquanto método, propõe justamente esse deslocamento: sai-se do 
lugar de suposta neutralidade e assume-se a responsabilidade pelo modo como se 
escuta, se escreve e se compartilha saber. 

Acerca da posicionalidade das pesquisadoras autoras deste trabalho e da 
implicação ética e metodológica, optou-se, na pesquisa, pela recusa aos estereótipos 
historicamente impostos às mulheres negras. Por isso essa escrita é um ato de 
decolonização, como aponta Kilomba (2019), pois trata-se de uma escrita que 
representa também aqueles e aquelas que nos antecederam, compondo, assim, uma 
construção coletiva. 

Como escrever sobre um passado que resiste em ser escavado, senão pela 
natureza da memória oficial seletiva sobre o povo negro e pela violência racial 
cotidiana que silencia e aniquila a capacidade de narrar? Como tornar legíveis as 
diferenças entre passado e presente numa realidade em que o racismo e a violência 
são eventos atemporais? Ou ainda, concordando com Hartman (2020, p. 249): “Pode-
se lamentar o que ainda não deixou de acontecer? [...]”. 

Esses questionamentos demonstram ambiguidade e contradição, pois, se por 
um lado nós, assim como outras mulheres negras, ocupamos espaços de poder e 
conquistamos alguma forma de ascensão social, rompendo com um ciclo de 
vulnerabilidade, por outro lado, as marcas do passado colonial e da escravidão 
continuam presentes. É por isso que o tempo da escravidão é mais bem entendido 
como um tempo suspenso, que não pode ser medido pelas coordenadas cronológicas 
ou narrativas históricas oficiais. Como enfatiza Hartman, “[...] o tempo da escravidão 
nega a intuição do senso comum do tempo como continuidade ou progressão, o então 
e o agora coexistem [...]” (Hartman, 2020, p. 245). Nesse sentido, nosso intuito ao 
narrar é situar os distintos tempos (sociais, cronológicos, políticos) que perpassam a 
história de famílias negras. 

As sete mulheres aqui analisadas serão chamadas de Aqualtune, Tereza de 
Benguela, Maria Firmina dos Reis, Dandara dos Palmares, Luiza Mahin, Anastácia e 
Maria Felipa. 

 

3 Vozes negras: escrevivências e insurgências na construção da 
memória 

A negação às pessoas negras da possibilidade de participação na produção de 
conhecimento perpetua o que Carneiro (2005), com base em Boaventura de Sousa 
Santos (1994), denomina epistemicídio. Segundo Carneiro, o epistemicídio concreta as 
dimensões do racismo ao apagar as narrativas de reexistência e enfrentamento em 
nome da autoridade epistêmica de um sujeito universal – branco, europeu e masculino 
–, configurando “um dos instrumentos mais eficazes e duradouros da dominação 
étnica/racial” (Carneiro, 2005, p. 96). Esse processo se manifesta não apenas pela 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          10 

ausência de negros e negras nos espaços formais de produção de conhecimento, mas 
também pela inferiorização histórica e sistemática de suas capacidades intelectuais 
e pela marginalização de seus saberes tradicionais. A educação, ao negar um ensino 
de qualidade e reproduzir práticas discriminatórias, reforça esse quadro, 
comprometendo o acesso ao conhecimento, a autoestima e a capacidade crítica dos 
sujeitos racializados. 

Combater o epistemicídio implica repensar as estruturas de poder que 
moldam a educação, a ciência e a cultura, promovendo uma valorização das formas 
de reexistência e enfrentamento de saberes das quais as mulheres negras são 
principais produtoras. Para isso, é fundamental descolonizar os saberes, rompendo 
com concepções hegemônicas da memória e com processos de apagamento e 
subalternização. Nesse sentido, Kilomba (2019, p. 48) questiona o lugar historicamente 
destinado às mulheres negras como subalternas, observando que “grupos subalternos 
são menos humanos do que seus opressores e são, por isso, menos capazes de falar 
em seus próprios nomes”. 

O ventríloquo e a lógica do galinheiro, conceitos citados por Saffioti (1997), 
ilustram metaforicamente a hierarquia de poder na sociedade brasileira. Nesse 
modelo, indivíduos e grupos considerados “outros” dependem de uma voz 
dominante para serem legíveis como sujeitos de direitos. O homem branco ocupa o 
topo dessa estrutura, enquanto a mulher negra se encontra na base, evidenciando a 
perpetuação de desigualdades e reforçando a exclusão de grupos marginalizados. 

Nos espaços acadêmicos, o silenciamento das mulheres negras privilegia o 
conhecimento produzido por grupos dominantes, enquanto narrativas de reexistência 
e enfrentamento são frequentemente vistas como folclóricas ou anedóticas. No 
entanto, pesquisas recentes indicam que a presença dessas mulheres na academia 
contribui para novas narrativas e empoderamento. Pinto (2007) destaca a circulação 
de imagens e sentidos positivos sobre a população negra, enquanto observa o 
impacto da visibilidade dessas vozes na docência e no empoderamento de crianças 
negras. Pereira (2008) e Oliveira (2009) evidenciam a importância do acesso à 
educação formal para a ascensão social e o fortalecimento das identidades de 
reexistência e enfrentamento. 

As escrevivências das participantes desta pesquisa se manifestam em dois 
níveis: primeiro, nas narrativas pessoais das mulheres negras, retratando suas 
trajetórias e vivências; segundo, na análise dessas narrativas a partir do lugar de fala 
da pesquisadora, utilizando o referencial teórico do feminismo negro, revelando 
“traços de negrícia ou negrura do texto” (Araujo, 2012, p. 47).  

 

3.1 Escrevivência como denúncia 

A dimensão denunciatória da escrevivência aparece de forma explícita nos 
relatos sobre racismo institucional, exclusão afetiva, violência simbólica e apagamento 
de referências. A linguagem, nesse caso, funciona como instrumento de revelação das 
estruturas de opressão naturalizadas. O Quadro 1 apresenta um resumo das 
trajetórias das participantes e suas estratégias de (re)existência política frente às 
formas de subordinação. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

11                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

Quadro 1 - Trajetória das participantes 

 
Participante 

 
Trajetória / Resistência 

 
Aqualtune 

Nascida em Itapetinga (BA), filha de 
trabalhadora doméstica, bolsista Prouni, 
assistente social em empresa nacional. 
Enfrentou racismo e sexismo. 

 
Tereza de Benguela 

Nascida em Macarani (BA), marcada por 
abandono parental e abuso sexual, mãe solo, 
pedagoga e servidora pública, mestranda em 
Educação. 

 
Maria Firmina dos Reis 

Nascida em Salvador (BA), infância marcada 
pela militância política do pai, enfrentou 
dificuldades financeiras; atualmente 
empresária, palestrante e mentora. 

 
Dandara dos Palmares 

Nascida em Gandu (BA), família ligada ao 
MST, trabalhou como doméstica, primeira 
universitária da família, médica no Programa 
de Saúde da Família. 

 
Luiza Mahin 

Nascida em 1977, mãe solo, doutoranda, 
servidora pública e docente efetiva, pioneira 
universitária da família. 

 
Anastácia 

Nascida em Vitória da Conquista (BA), 
superou pobreza e abuso, tornou-se 
maquiadora e digital influencer, referência em 
maquiagem para pele negra. 

 
Maria Felipa 

Primeira universitária da família, formada em 
Pedagogia, docente universitária, conciliou 
trabalho e estudo com assistência estudantil. 

Fonte: Adaptado de Alves Gomes (2024). 

 
As trajetórias evidenciam contextos de pobreza, trabalho doméstico e 

vulnerabilidades familiares, assim como protagonismo e estratégias de ascensão 
social por meio de educação, ingresso em serviço público, empreendedorismo e 
construção de carreira acadêmica. Mais do que relatos individuais, essas narrativas 
constituem memórias alternativas, desafiando estereótipos historicamente impostos 
às mulheres negras. 

A escrevivência transcende o ato de registrar palavras; é manifestação de 
vozes caladas pelo tempo, articulando oralidade ancestral e criatividade, e 
transformando engenhosidade em força política e cultural. Evaristo (2020, p. 30) 
enfatiza: “E se ontem nem a voz pertencia às mulheres escravizadas, hoje a letra, a 
escrita, nos pertencem também”, e, nesse sentido, a escrita das participantes não 
apenas denuncia opressões históricas, mas também resgata memórias de resistência 
e cria caminhos de existência, afirmando o direito de existir plenamente, com voz, 
corpo e palavra. 

Exemplos concretos incluem Anastácia, que transformou sua prática 
profissional em ferramenta de valorização da beleza negra, e Dandara dos Palmares, 
cuja trajetória médica rompeu com imaginários coloniais. Essas histórias evidenciam 
que a escrevivência não se limita à palavra escrita, mas se inscreve nas escolhas, 
conquistas e resistências das mulheres negras, reescrevendo narrativas de exclusão e 
transformando memórias de reexistência e enfrentamento em instrumentos de 
transformação coletiva. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          12 

 

3.2 Escrevivências e afirmação da identidade 

As escrevivências das mulheres participantes desta pesquisa revelam 
trajetórias de resistência e afirmação identitária, articuladas às experiências de opressão 
e exclusão racial. Um exemplo emblemático é o relato de Anastácia, que descreve o 
processo de reconhecimento de sua própria negritude e a construção de autoestima em 
relação ao cabelo e à aparência: 

 
Se me perguntasse qual minha cor, eu dizia que era morena, é como se eu 
falasse que o preto era uma coisa ruim, eu pensava ‘não sou tão escura assim, 
então eu sou morena’, alisava o cabelo, não usava cabelo cacheado. Só voltei 
a usar o cacheado na transição, minha transição foi com meus 23 anos. Já na 
gravidez não pude alisar, aí começou a crescer minha raiz e quando fui para 
retocar a raiz no salão, uma moça falou que a raiz do meu cabelo era linda, 
que eu não deveria alisar, e eu fui deixando de escovar, eu não passei 
produtos de novo, só aí eu comecei a gostar do meu cabelo cacheado. [...] Eu 
comecei a me identificar como mulher negra e perceber as coisas, foi quando 
comecei a trabalhar no Boticário, percebi que a grande maioria era mulheres 
brancas, e a gerente me disse que a dona da loja estava procurando mulheres 
assim, de cabelo cacheado e mulheres com tons de pele escuros. Eu comecei 
a entender que eu podia ser escolhida para trabalhar, e para isso eu não 
precisava alisar meu cabelo. Eu recebia muitos elogios (Anastácia, 
entrevista, 2023). 

 
Esse relato ilustra como a experiência pessoal, vivida e escrita, se articula à 

construção da identidade racial e de gênero, evidenciando um processo de 
transformação social e pessoal. Como observa Souza (2021), a ascensão social do povo 
negro brasileiro historicamente esteve ligada à assimilação de padrões brancos de 
relações raciais, configurando um processo de submissão ideológica, em que um 
estoque racial se subordinava a outro hegemônico. Contudo, as escrevivências 
contemporâneas, como a de Anastácia, demonstram a emergência de novas formas de 
existência e afirmação identitária, rompendo com a lógica da negação e da submissão. 

Essas narrativas, profundamente entrelaçadas às vozes das mulheres (Evaristo, 
2017), configuram eco complexo de resistência e recriação, evidenciando que a escrita e 
a oralidade são instrumentos de reconstrução de subjetividades e de disputa por 
visibilidade social e profissional. 

Para sistematizar essas experiências, o quadro a seguir sintetiza as principais 
dimensões das escrevivências relatadas pelas participantes da pesquisa, com foco na 
transformação da identidade, afirmação racial e estratégias de reconhecimento social. 
O quadro evidencia que, mesmo partindo de contextos marcados pela opressão 
estrutural, as entrevistadas desenvolvem estratégias diversas de afirmação identitária, 
mobilidade social e visibilidade profissional, mostrando como as escrevivências são 
instrumentos de resistência e recriação de narrativas. 

Em síntese, as experiências narradas pelas mulheres entrevistadas ilustram que 
a escrevivência não se limita à escrita, mas se manifesta em escolhas, trajetórias e 
conquistas concretas. Ao narrar suas memórias de reexistência e enfrentamento, as 
participantes ressignificam a própria identidade, rompendo com padrões impostos 
historicamente e afirmando novos paradigmas de existência e atuação social. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

13                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

 
Quadro 2 - Principais dimensões das escrevivências das mulheres entrevistadas 

 
Participante 

 
Experiência inicial 

 
Processo de 
transformação 

 
Estratégia de afirmação / 
resistência 

 
Anastácia 

Negação da 
negritude; 
alisamento do cabelo; 
identificação como 
“morena” 

Redescoberta do cabelo 
cacheado na transição; 
aceitação da própria cor 

Autoafirmação da 
identidade racial; 
reconhecimento 
profissional em loja que 
valorizava diversidade 

 
Dandara dos 
Palmares 

Contexto de pobreza; 
filha de família MST; 
trabalhadora 
doméstica desde 
adolescente 

Primeira universitária da 
família; ingresso em 
Medicina via Pronera 

Rompimento com 
estereótipos coloniais; 
ocupação de espaço de 
poder e serviço público 

 
Maria Firmina 
dos Reis 

Dificuldades 
financeiras; trabalho 
informal 

Graduação em Serviço 
Social; atuação como 
empresária e escritora 

Construção de carreira 
empreendedora; 
visibilidade e valorização 
da experiência negra 

 
Luiza Mahin 

Maternidade solo; 
barreiras de acesso à 
universidade 

Doutorado; docência e 
serviço público 

Educação como 
instrumento de mobilidade 
social; protagonismo 
familiar e profissional 

 
Tereza de 
Benguela 

Violência infantil; 
abandono parental 

Universidade e carreira 
pedagógica; mestrado 

Superação de 
vulnerabilidades; 
promoção da educação e 
fortalecimento de 
identidades negras 

 
Aqualtune 

Racismo e sexismo 
no serviço público 

Graduação e atuação em 
serviço social 

Inserção profissional como 
forma de resistência e 
empoderamento coletivo 

 
Maria Felipa 

Primeira 
universitária da 
família; conciliação 
trabalho-estudo 

Docência universitária Transformação da trajetória 
pessoal em referência 
acadêmica para 
comunidade negra 

Fonte: Adaptado de Alves Gomes (2024). 
 

3.3 Escrevivência de ciclos familiares e emprego doméstico 

A maioria das participantes desta pesquisa revela, em suas narrativas 
familiares, que suas mães eram trabalhadoras domésticas e que elas próprias foram as 
primeiras em suas famílias a ingressar no ensino superior. Anastácia, Dandara de 
Palmares, Tereza de Benguela e Aqualtune destacam as dificuldades enfrentadas por 
suas famílias, evidenciando o trabalho doméstico vivido por elas e por suas mães, o que 
reflete as barreiras sociais e econômicas que marcaram suas trajetórias. 

No relato de Anastácia, por exemplo, é possível perceber a intensidade da 
desigualdade e da luta cotidiana pela sobrevivência: 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          14 

A gente passava fome. Minha mãe trabalhava de faxina... ela vinha andando 
quilômetros de distância e passava na churrascaria e o que sobrava de 
comida, do restaurante, ela trazia na marmita para ferver em casa para a 
gente conseguir comer. Minha mãe ia pedindo comida nos lugares para a 
gente comer, minha infância toda até minha adolescência foi nesse mesmo 
cenário (Anastácia, entrevista, 2023). 

 
As trajetórias das entrevistadas revelam resiliência e superação, mesmo em 

condições de vulnerabilidade. Dandara dos Palmares recorda o impacto de deixar sua 
terra natal para trabalhar em Salvador, exercendo atividades domésticas para famílias 
não negras, suportando as desigualdades por três anos apenas devido à exaustão (2023). 
Tereza de Benguela narra uma infância rural, sendo adotada por um casal negro 
analfabeto e precisando percorrer longas distâncias a cavalo para estudar até o sétimo 
ano (2023). Aqualtune descreve o esforço de sua mãe, que conciliava trabalho doméstico 
e estudos para sustentar a família e educar as filhas (2023). 

Essas memórias revelam como a violência estrutural condiciona as possibilidades 
de vida das mulheres negras, mas também evidenciam estratégias de resistência e busca 
por melhores condições de vida e acesso à educação. 

O longa-metragem Que horas ela volta? (2015), analisado por Carvalho (2023) e 
por Moreira (2023), exemplifica a perpetuação simbólica e material da escravidão no 
trabalho doméstico contemporâneo. O “quartinho de empregada” simboliza a segregação 
espacial herdada da lógica da casa-grande e da senzala, reforçando hierarquias sociais 
e raciais. A personagem Val, considerada “quase da família”, tem sua presença tolerada 
apenas enquanto submissa. A chegada de sua filha Jéssica, que ocupa espaços 
tradicionalmente negados às empregadas, evidencia a possibilidade de ressignificação 
e resistência frente à opressão estrutural. 

A PEC das Domésticas (Emenda Constitucional nº 72/2013) representa um 
marco legal na tentativa de equacionar as relações de trabalho doméstico às demais 
categorias profissionais, sendo um passo importante para reconhecer formalmente 
direitos historicamente negados às mulheres negras (Carvalho, 2023). No entanto, a 
regulamentação não elimina imediatamente as desigualdades estruturais nem o 
controle simbólico e material sobre os corpos dessas mulheres. 

As violências estruturais que atingem a população negra são desproporcionalmente 
intensas para mulheres negras, como mostram os relatos das participantes. Anastácia 
descreve uma infância marcada pela fome e precariedade; Dandara dos Palmares, pelo 
trabalho precoce; Tereza de Benguela, pelo deslocamento diário para a escola; e 
Aqualtune, pelo esforço da mãe em conciliar trabalho doméstico e educação. Esses 
relatos evidenciam a interseção entre raça, gênero e classe, impondo desafios adicionais 
e exigindo novas formas de resistência e empoderamento. 

Os questionamentos levantados por Pereira (2011) e Nogueira (2017) reforçam 
que as mulheres negras são historicamente vistas como destinadas ao trabalho 
doméstico, carregando responsabilidades de cuidado que limitam a ascensão social. Ao 
romperem esses ciclos, as participantes não apenas superam barreiras individuais, mas 
também se tornam referências sociais e educativas para novas gerações, contribuindo 
para transformações gradativas na sociedade. 

Para sistematizar essas experiências, o quadro a seguir sintetiza as trajetórias 
de ciclo familiar, trabalho doméstico e estratégias de resistência das entrevistadas: 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

15                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

Quadro 3 - Ciclo familiar, trabalho doméstico e estratégias de resistência das 
participantes da pesquisa 

 
Participante 

 
Contexto familiar / 
experiência inicial 

 
Trabalho doméstico 
vivido 

 
Estratégias de superação e 
resistência 

 
Anastácia 

Família em situação 
de pobreza; mãe 
trabalhadora 
doméstica 

Observou e vivenciou 
longas jornadas de 
trabalho da mãe; infância 
marcada pela fome 

Resiliência; ingresso no ensino 
superior; afirmação identitária; 
construção de carreira como 
maquiadora e influencer 

 
Dandara dos 
Palmares 

Família ligada ao 
MST; dificuldades 
financeiras 

Trabalho doméstico 
precoce em Salvador, em 
casas de famílias não 
negras 

Primeira universitária da 
família; graduação em 
Medicina; atuação no 
Programa de Saúde da Família 

 
Tereza de 
Benguela 

Criança rural; 
adotada por casal 
analfabeto 

Deslocamentos diários 
para estudar; tarefas 
domésticas em casa 

Ensino superior; carreira 
pedagógica; mestrado; 
fortalecimento de identidades 
negras 

 
Aqualtune 

Mãe conciliava 
trabalho doméstico e 
estudos para 
sustentar a família 

Participação na rotina 
doméstica; contato com 
esforço materno 

Ingresso na universidade; 
atuação profissional como 
assistente social; valorização 
da educação como mobilidade 
social 

Fonte: Adaptado de Alves Gomes (2024). 

 
O quadro evidencia que, mesmo em contextos de vulnerabilidade extrema, as 

participantes desenvolveram estratégias que lhes permitiram romper ciclos de 
exclusão, afirmar identidades negras e ocupar espaços de poder, desafiando 
estereótipos e hierarquias historicamente impostas. As escrevivências, nesse sentido, 
não se limitam à narrativa de sofrimento, mas configuram atos de resistência, resiliência 
e transformação social, articulando educação, trabalho e trajetória pessoal como 
instrumentos de empoderamento coletivo. 

 

3.4 Escrevivências sobre episódios de racismo cotidiano 

As trajetórias das participantes da pesquisa são atravessadas por experiências 
racializadas, que dificultaram seus processos de ascensão social, estando muitas vezes 
enraizadas no racismo estrutural. Esses episódios se articulam com o conceito de 
racismo cotidiano conforme formulado por Kilomba (2019), entendido como um 
conjunto de discursos, gestos, imagens e ações que posicionam a pessoa negra como a 
“Outridade”, reflexo dos aspectos reprimidos da sociedade branca. Para Kilomba (2019, 
p. 215), o racismo cotidiano é sistemático e recorrente, manifestando-se em padrões 
históricos de abuso racial que reativam memórias do trauma colonial. 

Os relatos das participantes exemplificam como esse racismo opera tanto de 
forma explícita quanto implícita. Tereza de Benguela, por exemplo, lembra o sofrimento 
causado por músicas que estigmatizavam seu cabelo:  

 
Sofria muito por conta do cabelo, quando eu pude, eu alisei. Era um 
ingrediente principal do racismo [...] era um sofrimento muito grande, uma 
dor muito grande que eu sentia, eu tentava sorrir, mas era um sorriso 
justamente para estar inserida num grupo (Tereza de Benguela, 2023). 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          16 

Anastácia também experienciou racismo no ambiente profissional:  
 

Mesmo neste espaço, que eu achava que era de valorização da minha pele, 
sofri racismo. Clientes falavam ‘não, esse tem fedor de nego’. Eu me recusei 
a atender e chamei uma colega para finalizar (Anastácia, 2023). 

 
Esses episódios revelam que o racismo cotidiano e estrutural vincula 

negativamente atributos físicos ou culturais a ideias de inferioridade, impondo 
hierarquias que naturalizam padrões brancos de beleza, comportamento e 
competência. A violência se manifesta no plano simbólico, afetando autoestima, 
relações sociais e subjetividades. 

Outras formas de racismo, veladas ou sutis, também são relatadas. Maria 
Firmina dos Reis, por exemplo, enfrenta deslegitimação profissional: Profissionais 
visitavam meu perfil e depois procuravam uma colega branca para validar o que eu, especialista, 
apresentava (2023). Maria Felipa sofre silenciamento institucional: Enviei uma proposta 
em assembleia e disseram que era de um colega homem (2023). Dandara dos Palmares 
enfrenta desvalorização de autoridade, mesmo como médica: Tem pessoas que não me 
chamam de doutora; comecei a corrigir: Doutora! (2023). Essas experiências evidenciam o 
epistemicídio, que deslegitima saberes e competências de grupos historicamente 
marginalizados. Ao questionar sua presença ou capacidade, o racismo simbólico e 
estrutural desloca mulheres negras para as margens, mesmo em espaços de poder 
conquistados com esforço. 

Outro aspecto do racismo cotidiano é a hipersexualização das mulheres negras, 
como mostram Aqualtune e Luiza Mahin. Comentários e atitudes objetificantes 
reduzem essas mulheres a corpos, deslegitimando sua atuação profissional e 
autonomia, perpetuando estereótipos históricos como o da “mulata” (Evaristo, 2013; 
Kilomba, 2019). 

Essas experiências se articulam com o mito da democracia racial e a ideologia 
do branqueamento, que mascaram desigualdades estruturais e reforçam a exclusão 
simbólica e material das mulheres negras. Mesmo quando ocupam espaços de poder, 
Maria Firmina e Dandara evidenciam o sentimento de não lugar, internalizado pela 
opressão histórica e reforçado pelo racismo cotidiano. 

 

3.4.1 A ideia de não merecimento: crença do não lugar e os deslocamentos 

O não lugar constitui uma crença internalizada que condiciona mulheres 
negras a se sentirem inadequadas em espaços historicamente negados. Esse 
deslocamento é tanto físico quanto simbólico, reforçando barreiras invisíveis de 
racismo e sexismo (Souza, 2021). 

Maria Firmina, por exemplo, reflete sobre a relação entre merecimento, 
dinheiro e transformação social:  

 
Um dos maiores desafios para mim, como mulher negra, é vencer a crença 
do não lugar [...] entender que ocupar também é sobre transformação e 
impacto social [...] é reconhecer-se merecedora (Maria Firmina, 2023).  

 
Dandara reforça a necessidade de reafirmar sua presença em espaços antes 

negados:  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

17                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

 
Percebi que acham que eu não deveria estar naquele lugar [...] estar 
ocupando esse lugar não deveria ser um privilégio [...] me sinto responsável, 
mas não superior (Dandara, 2023). 

 
O branqueamento e o mito da democracia racial operam como mecanismos 

simbólicos que limitam a visibilidade e o reconhecimento das mulheres negras. 
Anastácia, Maria Felipa e Tereza de Benguela relatam sentimentos de deslocamento em 
espaços de prestígio, refletindo a interiorização dessas ideologias. Anastácia afirmou 
que prefere entrar discretamente em eventos de prestígio, sentindo-se intrusa; Maria 
Felipa foi subestimada por professora branca ao desempenhar atividades técnicas e 
Tereza de Benguela foi excluída socialmente em festas, relegada a tarefas de tidas como 
subservientes em eventos. 

Esses relatos evidenciam como o racismo cotidiano opera na interseção entre 
raça, gênero e classe, desafiando continuamente a autoestima, legitimidade e 
pertencimento das mulheres negras. O quadro abaixo, nesse sentido, evidencia que o 
racismo cotidiano não é isolado, mas sistêmico, atravessando espaços profissionais, 
acadêmicos e sociais, exigindo estratégias de resistência contínuas que vão da 
adaptação e consciência de identidade à afirmação de autoridade e visibilidade. 

 
Quadro 4 - Episódios de racismo cotidiano, impacto e estratégias de resistência 

 
Participante 

 
Episódio de racismo 
cotidiano 

 
Impacto na 
subjetividade 

 
Estratégia de resistência 

Tereza de 
Benguela 

Música que 
ridicularizava cabelo 
crespo 

Dor emocional, 
sensação de exclusão 
social 

Adaptação estética; 
conscientização da 
identidade negra 

Anastácia Cliente racista no 
trabalho 

Constrangimento, 
indignação 

Recusa a atender; 
mobilização de colega para 
finalizar serviço 

Maria Firmina 
dos Reis 

Necessidade de 
validação por colega 
branca 

Deslegitimação 
profissional 

Afirmação de expertise; 
reconhecimento de 
merecimento 

Maria Felipa Silenciamento em 
assembleia 

Frustração, restrição da 
voz 

Persistência em espaços 
acadêmicos; seletividade na 
fala 

Dandara dos 
Palmares 

Negação de títulos 
profissionais 

Desvalorização 
profissional 

Correção e afirmação de 
autoridade (“Doutora”) 

Aqualtune Hipersexualização e 
comentários invasivos 

Violação da autonomia 
e dignidade 

Cuidado com vestuário; 
conscientização coletiva 
com colegas 

Luiza Mahin Assédio e objetificação 
por homens brancos 

Limitação de 
participação em 
espaços 

Resistência e afirmação do 
corpo e competência 

Fonte: Adaptado de Alves Gomes (2024). 

 

As escrevivências apresentadas demonstram que, mesmo ocupando espaços de 
poder, as mulheres negras enfrentam deslocamentos simbólicos e desafios estruturais, 
sendo suas trajetórias verdadeiros atos de resistência, resiliência e descolonização do 
saber, do ser e do poder. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          18 

 
3.5 Escrevivências de ascensão social: das margens às (re)existências 

A produção de conhecimento entre margem e centro evidencia as tensões de 
ocupar espaços tradicionalmente excludentes. Kilomba (2019, p. 69) caracteriza a 
margem como “um lugar de criatividade”, alertando para o risco de romantização da 
opressão e ressaltando que “a margem é tanto um local de repressão quanto de 
resistência”. Para mulheres negras, estar na academia, na medicina ou em cargos de 
poder não apenas desafia barreiras estruturais, mas também configura um ato contínuo 
de resistência, ao se tornarem sujeitos ativos na produção do conhecimento. 

As escrevivências das participantes refletem trajetórias de (re)existência, 
combinando superação individual, empoderamento coletivo e transformação social, 
produzindo narrativas que subvertem a história de exclusão das mulheres negras. O 
percurso de cada entrevistada evidencia como a ascensão social envolve não apenas 
ocupação de espaços, mas também reconfiguração deles, desafiando crenças 
internalizadas de “não lugar” e “não merecimento”. 

 

Quadro 5 - Ascensão social e (re)existência: estratégias e impactos de mulheres negras 

 
Participante 

 
Experiência 

 
Impacto 

 
Estratégia de 
empoderamento 

 
Resultado 

 
Dandara 
dos 
Palmares 

Enfrentou olhares 
interrogativos 
sobre sua 
competência 
médica; inspirou-
se ao ver mulher 
negra de jaleco 

Afirmação 
pessoal; 
motivação para 
ingressar na 
medicina e 
romper limites 
raciais 

Grupos em Gandu, 
diálogo com 
mulheres e 
adolescentes negras 

Inspiração, 
representatividade 
e transformação 
comunitária 

 
Maria 
Firmina 
Reis 

Superou 
obstáculos no 
serviço público e 
criou empresa 
própria 

Ascensão 
econômica e 
empoderamento 
coletivo 

Acesso a dinheiro e 
espaços de poder 

Ferramenta de 
transformação 
social e 
democratização de 
recursos 

 
Maria 
Felipa 

Graduação em 
Pedagogia com 
trabalho paralelo 
para se manter; 
valorização do 
cabelo afro 

Reconexão 
familiar, orgulho 
coletivo e 
resistência 
simbólica 

Formação de novas 
gerações na 
universidade; 
valorização do 
cabelo afro 

Ousadia, 
valorização da 
identidade e 
transformação 
estrutural 

 
Anastácia 

Maquiagem 
valorizando traços 
naturais 

Autoestima, 
identidade e 
empoderamento 
coletivo 

Profissionalização 
de mulheres negras 
na estética 

Empoderamento 
coletivo e 
fortalecimento da 
identidade 

 
Aqualtune 

Fortalecimento 
coletivo e 
engajamento 

Construção de 
redes de apoio e 
novas trajetórias 

Engajamento 
comunitário e redes 
de suporte 

Ampliação de 
oportunidades e 
inspiração para 
futuras gerações 

Fonte: Adaptado de Alves Gomes (2024). 

 
Esses relatos revelam que ascender socialmente é também (re)existir, criando 

narrativas sobre mulheres negras e transformando experiências individuais em 
impacto coletivo. As escrevivências destacam o papel da dororidade (Piedade, 2017), 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

19                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

que articula solidariedade a partir de experiências compartilhadas de dor e resistência, 
mostrando que o empoderamento vai além do indivíduo, atingindo comunidades e 
futuras gerações. 

A transformação se manifesta em diversas dimensões, incluindo estética e 
identidade. Anastácia observa: Trabalho com pele negra, realço nossa beleza sem mudar 
nossos traços... ensino mulheres a se verem lindas no espelho como são (Anastácia, entrevista, 
2023). Maria Felipa acrescenta: Encontro alunas que assumiram seus cabelos afros... isso me 
deixa prazerosa porque esse trabalho está surtindo efeito (Maria Felipa, entrevista, 2023). 

Segundo Gomes (2019), o cabelo crespo simboliza identidade, ancestralidade e 
resistência, e os salões étnicos funcionam como espaços políticos e culturais, 
reafirmando a negritude e desafiando padrões estéticos eurocêntricos. Nessa 
perspectiva, o bem-viver, entendido por bell hooks (2021) como um ato de amor 
político, envolve o fortalecimento de comunidades, solidariedade e justiça social. 
Experiências como as de Tereza de Benguela mostram que felicidade e pertencimento 
podem coexistir com condições adversas: Nos finais de semana e férias, eu era muito feliz... 
queria ir morar na cidade, mesmo sofrendo lá (Tereza de Benguela, entrevista, 2023). Maria 
Firmina Reis também relaciona o bem-viver à valorização da trajetória e ao 
reconhecimento de saberes acumulados: É preciso sempre honrar a fonte das coisas... 
reconhecer trajetória de renúncia e investimento para que o saber estivesse com ela (Maria 
Firmina dos Reis, entrevista, 2023). 

O bem-viver envolve também representatividade e acesso a recursos como 
ferramentas de transformação social, sendo exemplificado nas ações de Dandara dos 
Palmares e Maria Firmina Reis. Ao ocupar espaços de poder, elas inspiram novas 
gerações e transformam o acesso a oportunidades em prática política, ampliando 
horizontes para mulheres negras. 

As escrevivências apresentadas demonstram que romper barreiras históricas é 
um ato político e coletivo, que combina resistência, empoderamento e transformação 
social, criando possibilidades de existência, participação e protagonismo. Essas 
narrativas subvertem o epistemicídio, reconfiguram espaços historicamente 
excludentes e afirmam a presença das mulheres negras como catalisador de mudanças 
estruturais, reafirmando a potência do conhecimento produzido a partir das margens. 

 

4. A escrita como gesto político: implicações para a pesquisa em 
memória e sociedade 

A escrita, longe de ser apenas instrumento de registro ou descrição, assume, no 
contexto da escrevivência, um papel de intervenção política e epistêmica. Para mulheres 
negras, escrever sobre si é mais do que narrar experiências: é romper com séculos de 
silenciamento, reconfigurar a própria existência e reconstituir a memória coletiva a 
partir das margens. A escrevivência, nesse sentido, não é apenas um recurso estilístico 
ou uma opção metodológica; é um gesto político radical, um posicionamento diante da 
história, da ciência e da sociedade. 

Em uma sociedade que historicamente associou a autoridade epistêmica à 
branquitude e ao masculino, escrever a partir do corpo negro feminino é subverter 
profundamente a lógica colonial de produção do saber. Como afirma Carneiro (2019), 
o racismo epistêmico não atua apenas pela exclusão do sujeito negro dos espaços 
institucionais de ensino e pesquisa, mas também pela negação de sua capacidade de 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          20 

produzir conhecimento legítimo. Esse processo, que a autora nomeia como epistemicídio, 
é constitutivo do modo como o Ocidente moderno estruturou suas hierarquias 
cognitivas e simbólicas. 

A escrevivência, nesse contexto, é uma forma de reexistência. Ela propõe outra 
matriz de leitura do mundo, que toma a experiência racializada e de gênero como ponto 
de partida para a construção do conhecimento. Em vez de excluir o corpo, a dor, o afeto 
e a ancestralidade do processo investigativo, a escrevivência os incorpora como 
dimensões inegociáveis da pesquisa. É a palavra insubmissa que insiste em falar de um 
lugar que o sistema tentou destruir, mas não conseguiu calar. 

Assim, esse gesto político se efetiva não apenas no conteúdo das narrativas, mas 
também na forma como elas são escutadas, organizadas e devolvidas ao texto acadêmico. 
A escrita torna-se, assim, um espaço de enunciação ética, no qual a pesquisadora 
assume sua implicação com as experiências narradas. Ao recusar o lugar do sujeito 
neutro, distanciado e supostamente universal, ela opta por um modelo de escrita que 
parte da escuta atenta, da escuta racializada, e que se compromete com a dignidade das 
pessoas cujas falas são ouvidas.  

Essa implicação ética da autora com as narrativas das participantes aponta para 
uma dimensão crucial da escrevivência como metodologia insurgente: a recusa da cisão 
entre sujeito e objeto. Ao contrário do modelo hegemônico da ciência moderna, que 
estabelece uma hierarquia entre quem pesquisa e quem é pesquisado, a escrevivência 
propõe uma desierarquização epistêmica, na qual pesquisadora e narradoras 
compartilham experiências, marcas e memórias – ainda que em posições singulares. 

Essa proposta se articula à crítica de Kilomba (2019) sobre o papel colonizador 
da ciência, que transforma o sujeito negro em objeto de estudo, negando-lhe o direito à 
autoria e à teorização. Para Kilomba, a produção de conhecimento no Ocidente tem 
operado por meio da “divisão racial do saber”: o branco produz, o negro é produzido. 
A escrevivência rompe com essa lógica ao recolocar o sujeito negro como narrador de 
si e como elaborador de conceitos, afetos e epistemologias. 

É nesse sentido que a escrita se torna gesto político: ela inscreve na linguagem 
acadêmica vozes que foram historicamente consideradas abjetas, menores ou invisíveis. 
E, ao fazê-lo, impõe a reconfiguração dos critérios de cientificidade, objetividade e 
legitimidade. Como observa bell hooks (1994), para mulheres negras, a escrita é o lugar 
onde nos tornamos visíveis – para nós mesmas, para as outras, para o mundo. Escrever, 
nesse caso, é construir presença, é desafiar os regimes de invisibilidade, é se fazer existir 
no campo simbólico. 

A escrevivência também amplia as possibilidades da pesquisa qualitativa em 
ciências humanas, ao propor uma abordagem que valoriza a experiência, a subjetividade, 
a escuta e o vínculo como elementos centrais da produção do conhecimento. Ao 
contrário de muitas metodologias que buscam “extrair” dados dos sujeitos 
pesquisados, a escrevivência promove um deslocamento: a palavra da participante não 
é convertida em dado bruto, mas em texto insurgente. A escuta é, aqui, um ato de 
acolhimento, e a devolução escrita é também um gesto de reverência. 

Essa perspectiva exige do/a pesquisador/a negro/a uma profunda reflexão 
sobre seu próprio lugar na estrutura de produção do saber. Nessa perspectiva, 
pesquisar como mulher negra é um exercício contínuo de deslocamento, de vigilância 
crítica e de reinvenção das práticas de escrita. Isso implica reconhecer a posição de 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

21                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

fronteira ocupada por sujeitos negros no campo acadêmico: dentro e fora, incluídos e 
marginalizados, visíveis e silenciados. 

A escrita que se propõe antirracista e decolonial, portanto, deve estar atenta não 
apenas ao que se narra, mas também ao como se narra. A escrevivência exige que o 
texto reflita as marcas do corpo, as pausas da escuta, os tremores da memória. Exige 
que a escrita não emule a lógica do apagamento. Trata-se de uma escrita que carrega o 
peso da história, mas que também projeta futuro. Uma escrita que, ao narrar a si, 
denuncia, cura, afirma e convoca outras a também se narrarem. 

Assim, conclui-se que a escrevivência, enquanto metodologia de escrita e 
escuta, oferece contribuições inestimáveis para o campo da memória, da linguagem e 
da sociedade. Ao romper com o epistemicídio, ao afirmar saberes racializados como 
legítimos e ao resgatar o direito à memória de sujeitos subalternizados, ela inaugura 
outras possibilidades de produção de conhecimento – mais comprometidas com a 
justiça epistêmica, mais plurais, mais enraizadas na vida. 

 

Considerações finais 

Refletir sobre a escrevivência como prática metodológica, epistêmica e política 
implica reposicionar radicalmente os modos como a ciência escuta, escreve e legitima 
as vozes daqueles e daquelas que foram historicamente silenciados. Ao longo deste 
artigo, defendemos que a escrevivência, tal como formulada por Conceição Evaristo, 
constitui-se como uma tecnologia narrativa insurgente, profundamente enraizada nas 
experiências de mulheres negras, e que sua adoção como instrumento de pesquisa 
oferece caminhos potentes para romper com o epistemicídio promovido pelas 
estruturas acadêmicas eurocentradas. 

Com base na análise das narrativas de sete mulheres negras entrevistadas para 
a tese O peso da história: as marcas da violência na memória de mulheres negras em ascensão 
social (Gomes, 2024), argumentamos que a escrevivência opera em múltiplas dimensões: 
como denúncia das violências estruturais naturalizadas; como elaboração e cura de 
traumas coletivos e individuais; como afirmação identitária e epistêmica; e como 
construção de um contra-arquivo que desafia os registros oficiais da memória social. 
Essas dimensões, interligadas, revelam a potência política da linguagem quando 
apropriada por sujeitos subalternizados que se recusam ao silêncio. 

As escrevivências analisadas demonstram que a memória não é neutra, 
tampouco espontânea: ela é socialmente construída, seletivamente valorizada e 
profundamente atravessada pelas relações de poder. O que é lembrado, o que é 
esquecido, quem pode narrar e de que modo essas narrativas são recebidas são escolhas 
políticas que refletem hierarquias raciais, de gênero e de classe. Diante disso, a 
escrevivência afirma-se como uma prática de rememoração contra-hegemônica, que 
devolve humanidade, autoria e historicidade a sujeitos que foram sistematicamente 
destituídos desses atributos. 

Mais do que dar voz, a escrevivência reconhece e legitima as vozes que sempre 
existiram, mas foram interrompidas ou desautorizadas. Ela não se propõe a incluir os 
sujeitos negros nos moldes já estabelecidos da ciência, mas a tensionar, ressignificar e 
reinventar esses moldes a partir de um outro paradigma epistêmico – um paradigma 
que valoriza a ancestralidade, a coletividade, o corpo, o afeto e a dor como elementos 
constitutivos da produção do conhecimento. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          22 

A escrita, nesse sentido, deixa de ser mero produto final da pesquisa para 
tornar-se ato performativo de escuta, elaboração e restituição simbólica. Ela carrega 
marcas, hesitações, lacunas e rupturas que refletem a materialidade da dor e da 
resistência inscrita nos corpos e nas trajetórias dessas mulheres. Escrever – e permitir 
que outras escrevam – é, portanto, um gesto de reparação, de justiça e de construção 
de futuros. 

Ao adotar a escrevivência como caminho metodológico, propomos também 
uma redefinição do papel do/a pesquisador/a negro/a no campo acadêmico. Trata-se de 
reconhecer que não há neutralidade possível quando se trata de pesquisar memórias 
que nos atravessam. Pesquisar, nesse contexto, é envolver-se, é responsabilizar-se pela 
forma como escutamos e como devolvemos as palavras do outro. É assumir que a 
ciência, para ser verdadeiramente emancipadora, precisa deixar de temer o afeto, o 
corpo e a emoção. 

Nesse cenário, a escrevivência surge como uma metodologia do porvir – uma 
metodologia que não se contenta com descrever o mundo como ele é, mas que o 
inscreve de outras formas, a partir de outras vozes e com outros sentidos. Ela não 
apenas amplia os horizontes da pesquisa qualitativa, como também impõe à 
universidade o desafio de se repensar: quem ela escuta, quem ela ignora, quem ela 
forma, quem ela considera produtivo, quem ela lê, quem ela arquiva. 

A escrevivência, enquanto prática insurgente de escrita, escuta e rememoração, 
representa uma contribuição incontornável para os estudos em memória, linguagem e 
sociedade. Ao restituir lugar de fala, autoria e dignidade a vozes negras femininas, ela 
reposiciona a ciência como campo possível de reexistência e transformação. Que 
possamos seguir escutando, escrevendo e pesquisando com a consciência de que, nas 
margens da história oficial, pulsa um arquivo de vidas que não puderam ser apagadas 
– e que agora se escrevem como memória viva. 

Esse gesto de devolver a palavra aos sujeitos historicamente silenciados, mais 
do que um recurso narrativo, constitui uma aposta ética na transformação da própria 
prática científica. O que está em jogo na escrevivência, portanto, não é apenas o conteúdo 
da memória, mas a forma como ela é produzida, escutada, escrita e compartilhada. Ao 
tensionar a escrita acadêmica, introduzindo nela as marcas da oralidade, da dor, da 
pausa e da subjetividade racializada, a escrevivência exige da universidade um 
deslocamento epistemológico profundo: não basta incluir vozes negras em espaços que 
permanecem estruturados pelo pensamento branco, eurocêntrico e androcêntrico – é 
preciso reformular os próprios critérios de validação do saber. 

A pesquisa analisada neste artigo demonstra que os caminhos da escrita 
insurgente não se alinham à estética da neutralidade, tampouco à linearidade 
expositiva tradicional. Ao contrário: as narrativas emergem aos solavancos, em 
espirais, retornando ao passado para iluminar feridas ainda abertas no presente. A 
escrita, nesses termos, é corpo e memória. Ela carrega silêncios, hesitações, lapsos e 
reconstruções. E é justamente essa instabilidade que faz dela uma forma legítima – e 
necessária – de produção de conhecimento. A palavra que falha, que gagueja, que 
chora e que grita também ensina. 

Além disso, a escrevivência convida à reflexão sobre o lugar do/a pesquisador/a 
– especialmente quando este sujeito compartilha com os participantes experiências de 
raça, gênero, classe e exclusão. Como escutar o outro quando esse outro também é, em 
alguma medida, um reflexo de si? Como narrar a dor alheia sem atravessá-la com as 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

23                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

próprias? A escrevivência, ao implicar o/a pesquisador/a em todas as etapas do 
processo, exige que se abandone a postura de observador distante para assumir o lugar 
de alguém que também é afetado, que também sofre e que também se transforma a 
partir da escuta. 

Nesse sentido, a escrevivência oferece não apenas uma metodologia, mas 
também uma ética. Trata-se de uma ética da escuta radical, que não instrumentaliza o 
outro como dado, mas que reconhece na experiência narrada uma verdade viva. Uma 
ética da implicação, que não permite a neutralidade como conforto, mas que convoca 
à responsabilidade diante da dor e da beleza que se escancaram na linguagem. Uma 
ética do cuidado, que entende que produzir conhecimento é, antes de tudo, cuidar do 
mundo que se revela por meio da palavra. 

Ao insistir na legitimidade dos saberes das mulheres negras e ao transformar 
suas narrativas em corpus de análise e elaboração teórica, este trabalho reafirma a 
potência política da escrita como forma de resistência e reconfiguração simbólica. A 
escrevivência, neste contexto, não se limita à denúncia das exclusões: ela propõe 
outras possibilidades de existir, de pensar, de contar e de lembrar. Em um país cuja 
história foi construída sobre a violência do apagamento, cada narrativa insurgente 
escrita por mulheres negras representa não apenas um ato de memória, mas também 
um ato de futuro. 

Por fim, que este artigo possa servir como convite à escuta atenta, à escrita 
implicada e ao compromisso com uma ciência que não apenas fale sobre os outros, mas 
que escute com eles, que caminhe com eles, e que seja capaz de transformar-se a partir 
do encontro. Pois, como escreveu Conceição Evaristo, “nossos textos são o que somos. 
São vivências entranhadas nas palavras. São dores, são alegrias, são vidas.” E nenhuma 
ciência que ignore essas vidas pode, de fato, pretender ser justa. 

 
 

Referências 

ARAÚJO, Rosângela de Oliveira Silva. A “escrevivência” de Conceição Evaristo em Ponciá Vicêncio: 
encontros e desencontros culturais entre as versões do romance em português e em inglês. 2012. 
Tese (Doutorado e Letras) – Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2012. 

BENJAMIMN Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 
Tradução: Sérgio Paulo Rouanet. 10 ed. São Paulo: Brasiliense, 2013.  

BEUREN, Ilse Maria (org). Como elaborar trabalhos monográficos em contabilidade: teoria e prática. 
São Paulo: Atlas, 2003. 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 2005. 
Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em movimento: contribuições do feminismo negro. In: Pensamento 
feminista brasileiro: formação e contexto. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. p. 271-289. 

CARVALHO, Cláudio. Que horas ela volta? A realidade do trabalho doméstico no Brasil. In: 
SANTOS, Raquel Costa. (org.). Leituras de cinema. Livreto Leituras de Cinema/Ano 17. Vitória 
da Conquista: Ed. UESB, 2023. p. 63-64. 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política do 
empoderamento. São Paulo: Boitempo Editorial, 2019. 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, Constância Lima; 
NUNES, Isabella Rosado (org.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de 
Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. p. 30. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393                                                                                                                          24 

EVARISTO, Conceição. Chica que manda ou a Mulher que inventou o mar? Anuário de 
Literatura, Florianópolis, v. 18, n. 1, p. 137-160, 2013. DOI: https://doi.org/10.5007/2175-
7917.2013v18nesp1p137.  

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Rio de Janeiro: Malê, 2017. 

GOMES, Marilia do Amparo Alves. O peso da história: as marcas da violência na memória de 
mulheres negras em ascensão social. 2024. 192f. Tese (Doutorado em Memória: Linguagem e 
Sociedade) – Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia, Vitória da Conquista, 2024.  

GOMES, Nilma Lino. Sem perder a raiz: corpo e cabelo como símbolos da identidade negra. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2019. 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. Tradução: Beatriz Sidou. 2. ed. São Paulo: 
Centauro, 2013. 

HARTMAN, Saidiya. O tempo da escravidão. Revista Periodicus, v. 1, n. 14, p. 242-262, 2020. 

hooks, bell. Teaching to Transgress. New York: Routledge, 1994. 

hooks, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. São Paulo: Editora Elefante. 2021. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Tradução: Jess 
Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza (org.). Pesquisa Social: teoria, método e criatividade. 
Petrópolis: Vozes, 2010. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento. 11. ed. São Paulo: Hucitec, 2008. 

MOREIRA, Nilvaci Leite de Magalhães. Mulheres negras professoras: das barreiras raciais a 
ascensão social. Revista Encontro de Pesquisa em Educação, v. 1, n.1, 2013, p. 152-161. 

MOREIRA, Patrícia. A mise-en-scène do encarceramento na ocupação dos espaços em Que horas 
ela volta?. In: SANTOS, Raquel Costa. (org.). Leituras de cinema. Livreto Leituras de Cinema/Ano 
17. Vitória da Conquista: Ed. UESB, 2023. p. 66-69. 

NOGUEIRA, Martha Maria Brito. Empoderamento das mulheres negras: cultura, tradição e 
protagonismo de dona dió do acarajé na “lavagem do beco”. Mosaico-Revista de História, v. 10, 
p. 174-190, 2017. 

OLIVEIRA, Arlete dos Santos. Mulheres negras e educadoras: de amas-de-leite a professoras. Um 
estudo sobre a construção de identidades de mulheres negras na cidade de São Paulo. 2009. 
Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 

PEREIRA, Bergman de Paula. De escravas a empregadas domésticas: a dimensão social e o 
lugar das mulheres negras no pós-abolição. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA –
ANPUH, 26., 2011, São Paulo. Anais [...]. São Paulo: ANPUH, 2011. Disponível em: 
1308183602_ARQUIVO_ArtigoANPUH-Bergman.pdf. Acesso em: 13 jun. 2023. 

PEREIRA, Edilene Machado. Marias que venceram na vida: uma análise da ascensão da mulher 
negra via escolarização em Salvador/BA. 2008. 133 f. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) 
- Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2008. 

PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2017. 

PINTO, Giselle. Gênero, raça e pós-graduação: um estudo sobre a presença de mulheres negras 
nos cursos de mestrado da Universidade Federal Fluminense. 2007. Dissertação (Mestrado em 
Sociologia) – Universidade Federal Fluminense, Programa de Pós-Graduação em Sociologia, 
Niterói, 2007. 

POLLAK, Michael. Memória e Identidade Social. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 5, n. 10, 1992. 

POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 2, n. 
3, p. 3-15, 1989. Disponível em: https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/2278. Acesso em: 20 
nov. 2024. 

SAFFIOTI, Heleieth I. B. Violência doméstica ou a lógica do galinheiro. In: KUPSTAS, Márcia 
(org.). Violência em Debate. São Paulo: Moderna, 1997. p. 39-57. 

SAFFIOTI, Heleieth; ALMEIDA, Suely S. de. Violência de gênero: poder e impotência. Rio de 
Janeiro: Revinter, 1995. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

MARÍLIA A. A. GOMES; TÂNIA R. A. CUNHA | Escrevivência como metodologia de resistência: narrativas negras 

25                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-25, 2025 | e53393. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Pela mão de Alice: o social e o político na pós-modernidade. São 
Paulo: Cortez, 1994. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 
ascensão social. São Paulo: Editora Schwarcz-Companhia das Letras, 2021. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

*Minicurrículo das Autoras: 

Marilia do Amparo Alves Gomes. Doutora em Memória, Linguagem e Sociedade pela 
Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia (2024). Analista Universitária junto à Pró-Reitoria 
de Ações Afirmativas, Permanência e Assistência Estudantil da Universidade Estadual do 
Sudoeste da Bahia. Pesquisa financiada pela CAPES (Processo nº 88887.509911/2020-00). E-mail: 
mariliaamparo@gmail.com. 

Tania Rocha Andrade Cunha. Doutora em Ciências Sociais pela Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo (2004). Professora do Programa de Pós-Graduação em Memória, 
Linguagem e Sociedade da Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia. E-mail: 
tania.rochandrade@gmail.com.  

 

Avaliador 1:Rafaela de Paula , Parecer 1; 

Avaliadora 2: Mariana Machado Rocha , Parecer 2; 
Editores de Seção: Hasani Eliotério dos Santos ; 

Karina Almeida de Sousa . 
 
 
 
Declaração de Disponibilidade de Dados 

Os dados de pesquisa não estão disponíveis. 

 

 

Dados de aprovação da pesquisa pelo Comitê de Ética (CEP) 

A pesquisa foi aprovada pelo Comitê de Ética em Pesquisa da Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia, sob o 

CAAE 56893121.8.0000.0055 e Parecer Consubstanciado nº 5.425.092, emitido em 23 de maio de 2022. 

Declaração de Coautoria: Marília do Amparo Alves Gomes esclarece ter sido responsável “por 
todas as etapas de elaboração do manuscrito, a saber: concepção e desenvolvimento da pesquisa 
empírica e teórica que fundamenta o artigo”; “organização, seleção e análise das escrevivências 
produzidas a partir das entrevistas com mulheres negras”; redação integral das seções 
“introdutórias, teóricas, metodológicas, analíticas e conclusivas” do artigo; “produção do 
resumo, palavras-chave e organização formal do artigo conforme exigências acadêmicas; 
integração dos comentários críticos da coautora e revisão final do texto.” Tânia Rocha de 
Andrade Cunha declara que sua contribuição ao manuscrito envolveu: a orientação da primeira 
autora, bem como a construção da “base empírica e teórica do presente artigo”; “discussões 
teóricas, metodológicas e analíticas ao longo de todo o desenvolvimento do trabalho”; revisão 
crítica do manuscrito, revisão final, “e reformulações pontuais nos trechos referentes à análise 
das escrevivências e às implicações éticas da pesquisa”; colaboração crítica na redação das 
seções analíticas e conclusivas.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
mailto:mariliaamparo@gmail.com
mailto:tania.rochandrade@gmail.com
https://doi.org/10.5433/2176-6665.2025v30e53393p1
https://doi.org/10.5433/2176-6665.2025v30e53393p2
https://orcid.org/0000-0003-1978-2199
https://orcid.org/0000-0003-3498-9403
https://orcid.org/0000-0003-1183-7466
https://orcid.org/0000-0002-2552-2046

